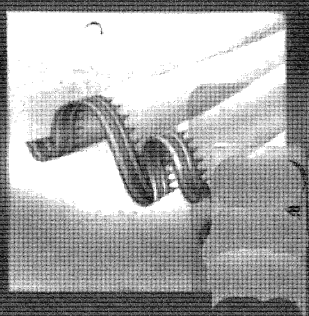
# دكتور مصطفى النشار

# ڹڒۼڵ۪ۼڵۼ؋ٳڶڡڰٳڵڎڮڹ ۥؙؙڒڿڸۼڔۼ؋ٳڶڡڰۅڵڡؙڵۺۼ





# دكتورمضطنىالتشار

أستاذ الفلسفة القديمة كلية الأداب - جامعة القاهرة



الناشر دار قباء للطباعة والنشر والنوزيع (العاهره) عبده غرب الكنيات: مدخل لقراءة الفكر الفلسقي

عند اليونان المؤلـــه : د. مصطفى النشار

ناريح النشر: ١٩٩٨م

حفوق الطبع والترحمة والافتناس محفو ظة

#### الناسير : دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع عبده غريب

شركة مساهمة مصرية

المنطقة الصناعية (1))

ت: ۲۲۷۲۷م۱۰

: ٨٥ شارع الحجاز - عمارة برج امون

الدور الأول - شقة ٦

ت ، ف : ۲٤٧٤ ، ۲۸

رقم الإيداع . ۲۲ م ۱۹۷/۹۹

المركز الرئيسي : مدينة العاشر من رمضان

الترقيم الدولسي · I.S.B.N.

الإدارة

977 - 5810 -41- 8

بني أينه التحز التحتيم

## الإهداء

إلى عشاق الفكر اليوناني ومحبي الحكمة القديمة أهدى هذا الكتاب

المؤلف

#### تصدير

#### نماذا هذا المدخل؟!

فى مطلع النسعينات وكنت آنذاك أعمل بجامعة الإمارات العربية المتحدة بدولة الإمارات في مدينة العين. طلب إلى ومجموعة من الزملاء أن نعد المادة العلمية لمساق (مادة) تطور الفلسفى التى تدرس على مستوى الجامعة ويختارها الطلاب من بين حوالى أربعة عشر مادة مطروحة للدراسة فى مجال العلوم الإنسانية عليهم أن يختاروا منها اثنين فقط.

وبالطبع اجتمعنا وشغل كل منا بكيفية الكتابة في العصر الذي تخصص فيه بحيث يعرضه بأبسط صورة ممكنة وبالتركيز على المشكلة الرئيسية في هذا العصر ومن خلال نماذج محددة للفلاسفة فيه.

ولقد فكرت ملياً فى العصر اليونانى الذي اصطلح بين معظم المؤرخين للفلسفة على أنه هو بداية الفكر الفلسفى و هو الأساس الذي انطق منه وبنى عليه كل الفلاسفة فى العصور الفلسفية النالية من العصر الوسيط (الإسلامى والمسيحي) حتى الأن.

وقد وجدت أن مداخل كثيرة يمكن تناول العصر البونانى من خلالها أسهلها في التناول والعرض هو المدخل الذي يتناول عرض هذه الفلسفة عرضا تاريخيا منظما فيعرض لنشأة الفلسفة عند اليونان في القرن السادس قبل الميلاد تم يتناول بالسرح المدارس الفلسفية المختلفة منذ هذا القرن وحتى بدايات العصر الوسيط. وقد وجدت أن هذا المدخل التقليدي مدخل سيجعل من دراسة الفكر الفلسفي عموما والفكر اليوناني خصوصا غاية في الصعوبة على الطلاب لأنه سيحشد العديد من الأسماء والمدارس الفلسفية وعشرات الأفكار الفلسفية خاصة فيما يتعلق بفلسفات الطبيعة التي سيملون منها ولن تحقق أدنى استفادة اللهم إلا حفظ أسماء فلاسفة اليونان الأوائل واجترار أفكار هم الأولى التي أصبحت في ضوء العلم الحديث بلا فائدة تذكر! ولا يصبح أن أسبحت في ضوء العلم الحديث بلا فائدة تذكر! ولا يصبح أن نشغل بها إلا من يتخصص في دراسة الفلسفة عند اليونان.

أما المدخل الثاني الذي كان يمكن أن أعرض من خلاله هذه الحفبة اليونانية في إطار تطور الفكر الفلسفي الإنساني، هو تناول أهم المشكلات التي أهنم بدر استها فلاسفة اليونان والتي يمكن عرضها واحدة بعد الأخرى ويصبح الفلاسفة في هذا الإطار مجرد أمثلة على كيفية تناول اليونان لهذه المشكلة أوتلك

من المشكلات التى شغلوا بها، وهذا النهج انتهجه أولف جيجبن في كتابه "المشكلات الكبرى في الفلسفة اليونانية" والذي نقله د. عزت قرني إلى اللغة العربية، لكنني وجدت أن هذا المدخل سيشكل صعوبة أخرى أمام القارئ العام لسبب بسيط هو أن اليونانيين لم يتركوا مشكلة من مشكلات البحث الفلسفي إلا وطرحوها للمناقسة والبحث، ومن ثم فإن تتاول هذه المشكلات سيدعونا إلى تكرار أسماء الفلاسفة وكيفية تناولهم لهذه المشكلة أو تلك أكثر من مرة وبأكثر من طربقة مما سيصبب القارئ أيضا بالملل من كثرة الإجترار والتكرار!

وقد حعلنى التفكير في الصعوبات التى ستواجهنى وتواجه القارئ في هذين المدخلين أتجه إلى التفكير في مدخل ثالث ربما يكون أكثر جدوى وأدعى إلى الوفاء بالغرض وأوفق إلى تحقيق هدفى من قراءة الفكر اليوناني وتطوره بصورة جديدة معبرة عن بعض ارائى الخاصة في الفلسفة اليونانية سواء من حيث ظروف نشاتها أو من حبث تطورها أو من حيث بنية هذا التطورو الياته الفكرية والفلاسفة الذين كان لهم الفضل في إرساء دعائم هذا التطور، ونقل الفكر اليوناني من فكر أستد على الأسطوري غامض إلى فكر عقلاني متحرر؛ من فكر أستد على الأسطورة

ونشأ متأثراً بالديانات المختلفة شرقية كانت أو يونانية، إلى فكر رافض لنظام الأسرار الدينية والصوفية وداع إلى مشاركة الجميع في بناء الحياة الإنسانية؛ من فكر ظل قابعا في بحث أسرار الطبيعة والكون لفترة طويلة إلى فكر يدعو إلى النظر في قضايا الإنسان وبحثها؛ فأسرار الطبيعة لن يعرفها أولنك الماديون الذين تصوروا أن منتهى البحث في الطبيعة هـو ردها إلى عناصرها المادية الأربعة، ولا أولئك الذين أولوها تأويلات أسطورية غامصة تعنمد على الرياضيات أو تضرب فيما وراء هذا الوجود المحسوس بصورة مبهمة غامضة. فالطبيعة كما قال سقراط صنعها "الإله" وهو الذي يعرف أسرارها. وعلينا أن نترك الخلافات فيما بيننا حولها - تلك الخلافات التي صورها على أنها كالإختلاف بين تصورات المجانين - لنبحث أو لا في أنفسنا لعل فهم النفس البشرية بصورة جيدة يقودنا إلى فهم أدق وأفضل للطبيعة الإنسانية وللطبيعة الخارجية على حد سواء.

وبالطبع فلم يكن سفر اط وحده الذي قاد هذا التحول من التفكير في الطبيعة إلى التفكير في الإنسان: ماهيته التي تعينه! لأن بروتاجوراس ومعه من عرفوا في ذلك الوقت

بالسو فسطائيين هم أول من افت الأنظار إلى ذلك حينما أعلن كبير هم ير وتاجور اس عبارته الشهيرة "ان الإنسان هو معبار الأشياء جميعا". لقد كانت هذه العبارة كافية لأن يستخرج منها ير وتاجور اس وأتباعه من السوفسطائيين خطباء ومجادلين و أدباء و فلاسفة و معلمين . . إلخ، تلك النتائج الهامة التي دعت كل اليونانيين لأن يعيدوا النظر في كل شيء! فلم يعد هناك شيء مقدس ولم يعد هناك مالا يمكن أن نخضعه للبحث من وجهة نظر شخصية بحتة. لفد أطلق بروتاجوارس هذه العبارة الشهيرة وقصد منها أن كل فردهو معيار وجود الأشباء وعدم وجودها، هو معيار خيرية الأفعال أو شريتها فما يراه خيرا هو خير بالنسبة له حتى لو رأى أن في القتل خيراً أوفى السرقة أوغير ذلك، وما براه شراً هو شر بالنسبة له حتى لو أجمع الآخرون على أنه الخير!!

وهكذا أطلق بروتاجوراس الشرارة الأولى لثورة فكرية وفلسفية لم ينجح سفراط بكل براعته الجدلية أن يخمدها ولا ان يحد من انتشارها بين أفراد الشعب الأثيني خاصة والشعوب

اليونانية عامة. لقد حاول سقراط جاهداً أن يعيد النقاليد الأتينية العريقة وجودها ورونقها سواء في المجال الأخلاقي أوفي مجالات السياسة والدين فلم بنجح مطلقا لأن النتيجة كانت أن الجميع تأمروا عليه وقدموه للمحاكمة التي انتهت بإعدامه. وبفي السوفسطائيون أحياء يعلمون الناس الفضيلة بالصورة التي أر اد كل واحد منهم أن يتعلمها! لقد تغير الحال إذن وأصبح الأثينيون على أعتاب عصر جديد احتاج لوجود فلاسفة أفذاذ من أمنال أفلاطون وأرسطو ليعيدوا للعقل الإنساني هيبته وللأخلاق والقيم الثابتة المتفق عليها وجودها، وللعقيدة الدينية وضرورة الإيمان بالآلهة دورها في المجتمع اليوناني.

تلك صدورة عامة للملامح العامة لما أراه جوهريا في الفكر الفلسفي اليوناني من حيث طبيعة تطوره، فالتطور الكبير فيه كان في الانتقال من البحث في الطبيعة إلى البحث في قضايا الإنسان. وهذا التطور قاده بروتاجوراس وحفنة من السوفسطائيين، ونوالن ردود الأفعال القوية على هذه الاراء التنوبرية الجربئة التي أطلقها بروناجوراس ورفاقه من كبار فلاسفة اليونان:سقراط وأفلاطون وأرسطو الذين أرسوا الأسس

الصحيحة للنفكير الفلسفي في هده الفضايا الإنسانية التي فجرها بروتاجور اس كما صححوا في نفس الوقت التفكير الفلسفي في قضايا الطبيعة والوجود الخارجي؛ فأقاموا فلسفاتهم الإنسانية الخالدة على رؤى محددة للعلاقة بين وجود الطبيعة الخارجية ووجود "الإله". إذ لا يصبح في نظر هم فهم الطبيعة إلا بفهم أن لها الصانع اللذي صنعها والعلمة التي أوجنتها. وإذا كان ذلك كذلك فإن الإنسان وهو أهم كائنات الطبيعة عليه عبء معرفة حقيقة هذا العالم وهذا الوجود. وهذا لين بتأتي للإنسان إلا اذا أعمل كل وسائل المعرفة لديه وأخلص، بل وتفرغ البحث و التأمل حتى يصل إلى إدر اك هذه الحقيقة الفصو ي للوجود. وإذا اقتتع الإنسان بأن هذه هي مهمته فإن هذا هو دوره الأساسي في الوجود، فإن سلم القيم لديه سوف يتغير حيث ستكون أسمى فضائله هي فضيلة التأمل النظرى للوجود، فهي أعلى من ممارسة تلك الفضائل العملية في حياته الأخلاقية العادية مع الاخرين وفي ظل المجتمع الإنساني. ذلك ما انتهى إليه أرسطو الذي يمثل قمة النضوج للفكر اليوناني، فهو الذي ر بط بين الفضيلة و المعرفة مستفيدا في ذلك من سابقيه سقر اط وأفلاطون. لكنه فاقهما في التمييز بين نوعين من الفضائل؛ فضائل أخلاقية عملية يمارسها الإنسان الفرد وسط الآخرين وفي وجود المجتمع ولا تصلح الحياة الاجتماعية والسياسية للإنسان إلا بها مثل فضائل الشجاعة والتقوى والكرم والصدق والوفاء بالوعود والأمانة .. إلخ، وفضيلة التأمل النظري التي يمارسها الإنسان بوصفه الكائن العاقل الذي أوكل إليه فهم حقيقة الوجود والارتقاء إلى إدراك ماهية الوجود الإلهي.

تلك الرؤية الأرسطية التى تحاول التوفيق بين الواقع والمثال في البحث الأخلاقي هى نفسها التى تحاول التوفيق بين الواقع والمثال فى السياسة وفي الوجود وفي كل مجالات البحث الفلسفي الأخرى. وهي الرؤية التى كان من الضرورى أن ينتهي إليها الفكر الفلسفي اليوناني في هذا العصر طبقاً لتطوره الطبيعى. فاكتماله لم يكن ليكون إلا بهذه الصورة التى توقف عندها الإبداع اليوناني الأصيل فى مجالات الفكر الفلسفي. وهي الرؤية التي سيحاول فلاسفة اليونان الذين أتوا بعد أرسطو التوفيق بينها وبين ما وجدوه فى الشرق من رؤى جديدة. ذلك التوفيق الذي كان ضروريا حسب الظروف السياسية والأجتماعية التي استجدت بعد الأمبر اطورية المقدونية التى

حاول مؤسسها الملك فيليب ومن بعده ابنه الاسكندر أن يجعلوا من الشرق والغرب دولة واحدة تنصهر بداخلها النقافات المتباينة و تصبح ثقافة أنسانية و إحدة. وبالطبع كان مؤسسوا الامير اطورية يتصورون أن الثقافة اليونانية ستكون هي الثقافة السائدة وستصبح هي الثقافة الإنسانية المنشودة؛ ولكن خاب ظنهم فما حدث هو أن الفكر اليوناني انصهر في بوتقة الفكر الشرقي الذي هو أقدم منه زمانياً وأعمق منه في التعبير عن روح الإنسان وعلاقته بالكون والإنسان والإله، فأصبح من أخص خصائص الفكر الفلسفي في هذا العصير التالي لأرسطو أنه اصبح مزيجاً من الفكر الشرقي والفكر البوناني وهذا ما نلمحه بوضوح شديد في أهم التيارات الفلسفية في العصسر الهللينستي (عصر ما بعد ارسطو في الفكر اليوناني) التيار الرواقي الذي كان معظم فلاسفته من أصول شرقية وعبروا فسي فلسفاتهم عن تلك الروح الجديدة التي امتزج فيها ما هو شرقي بما هو يوناني امتزاجا لا تستطيع أن تفصل فيه بين ما هو عقلي \_ استدلالي بما هو حدسي روحاني.

على هذا النحو كان تطور الفكر اليونانى في عصريه الرئيسيين؛ العصر الهلليني أى العصر الذي يبدأ بنشأة الفلسفة عند اليونان في القرن السادس على يد طاليس وحتى أرسطو،

والعصر الهالينستى أى عصر ما بعد أرسطو. فكل عصر له لأشك خصائصه المميزة وروحه المختلفة. وبالتالى فمن الضرورى معرفة خصائص كل عصر قبل الدخول دائماً في الحديث عن تفاصيله. وهذا ما وجدته ضروريا في هذا المدخل الجديد لقراءة تطور الفكر الفلسفي عند اليونان، فحددت لكلا العصرين خصائصه المميزة. وبالطبع كان التركيز على العصر اليونانى الأول لأنه هو الممثل الحقيقي لطبيعة الفكر اليونانى الخالص والذي بلع فيه هذا الفكر قمة تطوره ونضجه.

إن القارئ لهذا المدخل الجديد سيلاحظ أبنا ركزنا بالفعل على عرض أهم خصائص الفكر اليوناني في عصره الأول نم عرضنا بنسىء من التفصيل لتطور البحث في مشكلات وقضايا الإنسان فقط وذلك عن عمد. ففي اعتقادى الشخصي أن أهم ما قدمه اليونان من اسهام في الفكر الإنساني هو التركيز في تلك الحقبة الزمنية فيما بين القرنين الخامس والرابع قبل الميلاد على بحث ماهية الإنسان وكيفية معالجة قضاياه بالشكل الأمثل سواء في مجالات علاقته بالعالم الطبيعي والوجود الخارحي، أو علاقته بغيره من البشر سواء في مجتمع الأسرة أوفى مجتمع الدولة، أوفى علاقته بالإله الخالق ـ الصانع.

وهذا الاعتقاد لم يتولد لدي من مجرد النظر في الفلسفة اليونانية، وانما من مقارنتها بفلسفات الشرق القديم، الأقدم منها ز منا والأعمق منها نناولا لقضايا بعبنها؛ فمثلا لم يكن النظر في الطبيعة وردها إلى عناصرها المادية الأربعة فكرة يونانية أصيلة، بل لقد استفاها فلاسفة اليونان من الفكر الشرقي القديم الذي درج المفكرون فيه خاصة في مصر وبابل على النظر الي طبيعة الوجود ورده إلى العناصر الأساسية الأولى. وقد امتاز مفكروا الشرق في هذا الصدد بأنهم لم يتوقفوا عند حد العنصر المادي (الماء أو الهواء أو النار) وإنما اعتبروا أن هذه العناصر بداخلها ذلك الروح الإلهية التي جعلتهم يؤلهون هذه العناصر ويرتفعون منها إلى إله أسبق منها هو مثلا الإله أتوم في التفسير الهليوبوليسي والإله بتاح في التفسير المنفي، والإله أمون في التفسير الهرموبوليسي (٠٠). وكل ذلك كان في مصر القديمة. نفس السيء كان في بابل حيث ردوا العالم الطبيعي إلى الماء فقد تردد لديهم القول بأنه قبل أن تسمى السماء وأن يعرف للأرض اسم كان المحيط مكان البحر ، كما تردد لديهم نظرية للخلق

<sup>(\*)</sup> انظر كدانسا نحو بأربح حديد للفلسفة القديمة ودرانسات في الفلسفة المصرية والبونانية، الطبعة الثانية صدرت عن مكنية الإنجلو المصرية المصرية بالقاهرة ١٩٩٧، العصل الأولى من القسم الأولى عن فلسفة الطبعة ونشأة الوجود في مصر العديمة

تفترض أن الإله قد فكر ودبر قبل أن يأمر فينشأ العالم من خلال هذا الأمر الإلهى. لقد أدركوا الفوة الخالقة للكلمة. وهذا الإدراك نجد مثيلا له في النص المنفي في مصر القديمة عن الخلق. ولنأخذ مثلاً آخر؛ فقد آمن أفلاطون بضرورة التمييز بين عالم معقول هو عالم المثل عالم الحقائق الكلية المفارفة للعالم الطبيعي المحسوس، وبين العالم المادي المحسوس، ولا سك أن هذا الاعتقادالذي يمثل الأساس الذي بني عليه أفلاطون الجو انب الأخرى لفلسفته يماثل اعتقاد فلاسفة الهند القدامي الذين أدركوا ضرورة التمييز بين العالم الطاهر وبين العالم الروحي الباطني وأدركوا أن الحقيقة ليست في عالم الظواهر وإنما هي في ذلك العالم الروحاني الباطني أي أنها في إدراك ما وراء هذا العالم الطبيعي الظاهر. فالعالم الظاهري عالم يسوده التغير، بينما ما وراءه هو عالم الثبات والحقيقة الواحدة.

وهكذا وفى ضوء مثل هذه المقارنات أدركنا أمرين؛ أولاً: أن نشأة الفلسفة لم تكن معجزة عند البونان كما يردد المؤرخون الفلسفة البونانية دون تمحيص وفحص الفكر الشرقى السابق عليه. فالفكر الشرفي في منابعه المتعددة (مصر وبابل والهند وفارس والصين) هو الأسبق وهو الذي قدم المادة

الأغزر التى استند عليها البونان وتأثروا بها فى نشأة الفلسفة لديهم. فقد نشأت الفلسفة لدى اليونان على ساحل أيونية المتاخم لأسيا والذي شكل نقطة التماس ببن اليونان وبلاد الشرق القريبة إليهم. ولما كان اليونانيون قد اشتهروا فى زمانهم بحب الاستطلاع والسفر فقد اطلعوا بلا شك على كل تلك الأفكار الشرقية ونقلوها وتداولوها فيما بينهم. ومنها انطلقت مناقشاتهم حول أصل العالم وطبيعة الوجود.

وثانياً: أن الفكر اليوناني لم ينضج إلا حينما تحول من مناقشة قضايا الطبيعة والاهتمام بها إلى مناقشة قضايا الإنسان ومعرفة ماهيته وكيفية الوصول إلى حلول لكافة المشكلات التي تعترض طريق تقدمه والارتقاء بسلوكه نحو المثل الأعلى في تكوين الأسرة والدولة والحياة الأخلاقية.

وبالطبع فليس معنى ذلك أن الفكر اليونانى لم يتأثر هنا بالطرح الشرقى لنفس هذه القضايا والمشكلات! فنحن نعتقد أن الفكر اليونانى لم يتوقف فى أى مرحلة من مراحله عن الإتصال بالشرق والأخذ عنه. ومن ثم فإن فلاسفة اليونان قد تأثروا أيضاً باراء فلاسفة الشرق القديم وحكمائه حول طبيعة الإنسان وأخلاقه وسياسته للدولة .. إلخ.

لكننا نعتقد في ذات الوفيت أن فلاسفة البونان حينما طرحوا قضايا الإنسان منذ بروتاجوراس وعصر السوفسطانيين طرحوها بشكل عقلاني \_ تحليلي تجاوزوا من خلاله الطرح الشرقي لنفس القضايا والمشكلات. لقد امتاز الطرح اليوناني منذ بروتاجوراس بالجرأة الشديدة التي لا تخشي أي سلطة في المجتمع سياسية كانت أودينية، فقد كان التأمل الفلسفي عند اليونان عموماً تأملاً حراً قام به الأفراد دون أن يخشوا أى تهديد من أي سلطة. وقد توفر لهم الجو الفكري الملائم والمشجع لهذا التأمل الحر لقضايا الإنسان. و لا شك أن تلك الحربة كان ثمر تها ذلك التحول الديمقر اطي الذي تم في الانظمة السياسية اليونانية وانتقالها إلى ما عرف بالنظم الديمقر اطية في الحكم. ومع هذا التحول الذي ساهم السوفسطائيون في الاستفادة منه وندعيمه عارضه سقراط وأفلاطون وأرسطو وعبروا عن ذلك في فلسفاتهم دون أدنى خوف أو تردد.

إذن لقد امتاز فلاسفة اليونان في نأملهم لفضايا الإنسان بالطرح الجريء – المتجدد لكل قضايا الإنسان ورسم الصور المتعددة لما ينبغى أن يكون عليه حال الإنسان في معرفته وصلنه بالوجود وفي تكوينه لأسرته وللمجتمع السياسي .. إلخ.

واستطاعوا في وقت قصير نسبياً - فبما بين القرنين الخامس والرابع قبل الميلاد - أن يتوصلوا إلى تقديم العديد من الحلول والتصورات الإيجابية حول هذه القضايا. تلك الحلول والتصورات التي لا تزال تمثل أحد أحجار الزوايا التي تنطلق منها منافشاتنا لكافة هذه القضايا حنى الأن.

وفى ضوء الراكنا لهذيا الأمريان وتداعياتهما جاء عرضنا لهذا المدخل لفراءة الفكر الفلسفى عند البونان على النحو الذي سنراه؛ فبدأنا بتقديم صورة عامة جداً لنشأة وبدايات الفكر الفلسفى في الشرق الفديم مركزين فيها على الأفكار الفلسفية الشرفية التى تركت صداها قويا على فكر فلاسفة اليونان. ثم عرضنا بعد ذلك لحصائص الفلسفة اليونانية في عصرها الأول ليتضح أمام القارئ صورة الفكر اليونانى فى هذا العصر والمشكلات التى طرحت فيه.

واننقلنا بعد ذلك إلى تفديم المعالم الرئيسية لتطور الفلسفة الإنسانية ـ التي رأينا ضرورة التركبز عليها ـ لدى فلاسفة اليونان. وقد تمثل هذا التطور في أربع محطات رئيسة بمثلها على التوالى: السوفسطائبون وحركة التتوير في الفكر اليوناني؛ ثم سقر اط و الدعوة إلى معرفة النفس و إعمال العقل في الأخلاق،

ثم أفلاطون والاتجاه نحو المثال في معالجة مشكلات الإنسان وتفسير الطبيعة. ثم أرسطو والاتجاه نحو إقامة التوازن بين الواقع والمثال. أما فيما يخص العصر الثاني للفكر اليوناني؛ العصر الهلاينستي فقد اكتفينا بعرض خصائصه دون الدخول في تفصيلات الحديث عن المدارس الفلسفية نظرا لأننا نعتبر أن هذا العصر كما أشرنا فيما سبق عصر امتزج فيه الفكر اليوناني الأصيل الأصيل بفكر الشرق. ومن ثم يتوقف الإبداع اليوناني الأصيل عند هؤلاء الفلاسفة وتلك المدارس الفلسفية التي ظهرت فيما بين القرنين السادس والرابع قبل الميلاد وان كانت أصالية الفلسفة اليونانيين الخامس والرابع قبل الميلاد وان كانت أصالية والرابع فقط.

وبعد فإن هذا المدخل الذي بين يديك عزيزى القارئ إنما يدعوك لقراءة جديدة للفلسفة اليونانية ولتطورها على ضوء بعض ما يعتفده مؤلفه من آراء حول هذه الفلسفة. فنحن نعتقد أن من الضرورى قراءة هذا الفكر بوضعه في إطاره الحضارى الصحيح؛ فهو ليس فكراً معجزاً ولم تنشأ الفلسفة كما يقولون كمعجزة عند اليونان لا اصطلاحاً ولا مضمونا؛ فالمصطلح يشكك فيلسوف اليونان الكبير أفلاطون في أن يكون

يونانياً حيث يقول في مطلع محاورة "أقراطيلوس" أن كلمة Sophia ليست من اصل يوناني (Cratylus, p. 412b). وقد اثبت بعض الأبحات الحديثة أنها كلمة ذات اصل مصري قديم (°). أما المضمون فتكشف أي قراءة متأنية للنتاج الفكري لبلاد الشرق القديم المختلفة أن معظم القضايا التي طرحها فلاسفة اليونان إنما سبق إلى طرحها مفكرو الشرق. وإن كان لفلاسفة اليونان دائماً فضل الصياغة النظرية الاكثر دقة لهذه القضايا. ولهم أيضاً الفضل في الكثير من الاضافات المهمة في هذه الفضايا؛ فقد تميز اليونان بانهم أمة ركزت على الفلسفة وتفرغ الكتيرون من اليونان لها تفرغاً كاملاً مما نتج عنه بالضرورة ذلك الانتاج الفلسفي المثير الذي شكل في اعتقادي الهم حلقة من حلقات تطور الفكر الفلسفي العالمي حتى الأن.

كما أننا نعتقد أن قراءة الفكر اليوناني مع التركيز على قضايا الإنسان كما طرحها فلاسفة اليونان الكبار هي القراءة

<sup>(\*)</sup> انظر. مارتى بريال أثنا افريقية سوداء \_ الحدور الإفريقسة والشرقية للإعريق، ترحمة شوقي خلال في كتابه "الحصارة المصرية"، دار المعارف بمصر، القاهرة ١٩٩٦م. وانظر أيضاً كتاب بريال الصحم Black Athena الذي يقوم بيقله إلى العربية الآد محموعة من المترجمين المصرين تحت إشراف المحلس الأعلى للثقافة

التى تكشف عن الإبداع الحقيقى لفلاسفة اليونان، وتكشف عن المملمح الاساسى لتطوره؛ فهى قراءة تستبعد مالم يعد ذو أهمية لنا اليوم من أبحاث لهم حول الطبيعة وغيرها، وتركز على ذلك التراث الأكثر خلودا وأهمية للفكر اليونانى، ذلك التراث الذي لا يزال إلى اليوم معلما وملهما لكل من قرأه.

وأتمنى أن يكون هذا المدخل الجديد لقراءة الفكر الفلسفى عند اليونان محففاً للفائدة المرجوة منه. وأن يجد فيه القارئ المتخصص وغير المتخصص ما يطمح إليه من معرفة للمعالم الرئيسية للفلسفة اليونانية بأسلوب سهل بسيط.

والله المستعان على كل شيء. وهو من وراء القصد

د. مصطفى النشار

مدينة نصر في: ٨ ذو الحجة ١٤١٧هـ. \_ الموافق ١٥/٤/١٥م.

# الفصل الأول

بدايات التفكير الفلسفي في الحضارات الشرقية القديمة

#### تمهيد

### نشأة المعنى الاصطلاحي للفلسفة

يكاد يجمع المؤرخون الفلسفة على أنها قد نشأت فى بلاد اليونان منذ القرن السادس قبل الميلاد. ويؤرخ لبدايتها تحديداً بمفكر يونانى عاش على ساحل أيونيا فى مدينة ملطيه يدعى طاليس الذي عاش تقريباً فيما بين عامى ٢٢٤ و ٥٤٦ ق . م.

وقد تبلور معنى الفكر التحليلي والحكمة عند اليونانيين حينما أطلق فيثاغورس الفيلسوف والرياضي الشهير على نفسه لقلب محب الحكمه SOPHIA - فأصبحت الفلسفة (أي محبة الحكمة) هي اسم العلم الذي تداولته الألسن والأقلام منذ ذلك التاريخ للدلالة على ذلك النوع من التأمل والتفكير العقلي فيما يصادفه الإنسان من مشكلات نتيجة ما يطرحه من تساؤلات حول علاقته بالعالم الطبيعي الذي يعيش فيه، وحول علاقته بالعالم الطبيعي الذي يعيش فيه، وحول التي ربما أبدعت هذا العالم الطبيعي .. إلخ.

ويجدر الإشارة إلى أن لفظ "الفلسفة PHILO - SOPHIA" لم يكن في البداية دالاً على ما نعنيه بها اليوم ففط من تفكير مجرد وتحليل عقلى المشكلات الإنسانية والميتافيزيفية (أي ما وراء الطبيعة)، وإنما كان يدل على أى نشاط عقلى يبذله الإنسان بهدف معرفة أي شيء عن نفسه أو عن ظواهر الطبيعة المختلفة.

ومن ثم كانت "الفلسفة" في البداية اسم علم يطلق على كل ابداعات الإنسان اليوناني في كل الميادين الفنية والأدبية والعلمية والدينية والفلسفية. فقد كان فيلسوفاً كل من يفكر ويتأمل ويبدع في شتى الميادين. وعلى ذلك اختلط عند اليونانيين الأوائل الفلسفة بالعلم بالدين، ولكن هذه الميادين بدأت تتمايز مع تطور البحث الفلسفى خاصة بعد ما ظهر أرسطو فيلسوف اليونان الكبير الذي كان له فضل وضع المعايير المنطقية الفصل بين ميادين العلوم المختلفة وعلى رأسها الفلسفة.

### بدايات الفكر الفلسفي في الشرق القديم

لقد كانت نشأة الفلسفة بهذا المعنى السابق موضع تساؤل بين المؤرخين لها؛ فهل نشأت كمعجزة عند اليونان أم تأثر اليونانيون بما كان سائداً لدى الأمم الشرقية القديمة السابقة عليهم من أفكار فلسفية وعلمية؟؟.

إن المؤرخ الغربي يميل منذ أرسطو \_ الذي كان أول من أرخ للفلسفة \_ إلى التأكيد على أن الفلسفة اختراع يونانى بدأ بطاليس الملطى في أوائل القرن السادس قبل الميلاد.

وقد تابع معظم المؤرخين العرب المؤرخ الغربى في هذا الميل، فقرر معظمهم تقريباً بأن الفلسفة قد نشات لدى اليونان في القرن السادس قبل الميلاد من خلال نقد اليونانيين الحر لتراثهم، وقد ساعدهم في ذلك ما امتازوا به من خصائص فريده تميز بها الإنسان اليوناني دون سواه.

لكن هذا الميل نحو تأكيد المعجزة اليونانية فى نشأة الفلسفة أخذ يتضاءل منذ بدأت تظهر المكتشفات الحديثة لآثار وكتابات الحضارات الشرقية القديمة حيث بدا للمؤرخ المنصف "أن الفلسفة اليونانية إنما نشأت من تماس اليونان بالشرق"؛ فقد

نشأت الفلسفة اليونانية في المستعمرات التى أقامها اليونان فى أيونيا الواقعة على حدود آسيا الصغرى حيث وجد اليونانيون أنفسهم فى تماس مع الشعوب الشرقية، وقد انطلق الفكر اليوناني للما يؤكد شارل فرنر للمنظيين طاليس وانكسيمندر وانكسيمانس، وعند هيرا قليطس الذي أنجبته أفسوس، ومن ساموس التى أنجبت فيثاغورس، ومن كولوفون التى أنجبت المسينوفان، نتيجة لتأثر كل هؤلاء بتراث الشرقيين القدامى.

وعلى أى حال، فليس هناك حضارياً ما يمكن تسميته بالمعجزة بعد معجزة الحضارة المصرية القديمة، فهي الوحيدة من بين حضارات العالم الجديرة بأن تلقب كما يقول ويلسون في كتابه "الحضارة المصرية" – بالحضارة المعجزة، وسبب الإعجاز هنا واضح في نظر المؤرخين؛ فهي الحضارة الوحيدة التي أنشأت نفسها بنفسها في شتى الجوانب علىغير مثال سابق، وقد كانت الفلسفة – فيما يقول توملين في كتابه "فلاسفة الشرق" من بين تلك المكتشفات كما يؤكد تاريخ علم المصريات الحديث EGYPTOLOGY حيث يرى العلماء أن مصر كانت مهد التأمل الفلسفي كما نعرفه اليوم.

ومن هنا وجب قبل أن نسهب فى الحديث عن الفلسفة اليونانية أن نتحدث عن بعض لمحات من فلسفات الشرق الفديم باعتبارها تمثل بحق بدايات التفكير الفلسفى الإنسانى.

### أولاً: الفكر المصري القديم

أصبح كثيرون من مؤرخى الفلسفة يؤمنون بان جذورها قد نبتت في مصر القديمة، وحينما اتصل بها اليونانيون نمت هذه الجذور وترعرعت على أيديهم. وهاهو هنرى توماس يعبر عن ذلك بجلاء حينما يقول في كتابه "أعلام الفلاسفة للعيف نفهمهم": "أنه على أرض مصر عاش الحكماء الأوائل العظام في التاريخ ويمكن أن نعتبر هذا القطر معلم الإنسانية الأول، فقد نزح إلى مصر الكثير من فلاسفة العالم القديم حتى أن أفلاطون للعظم فلاسفة اليونان للعشماء المصريين القدماء عليه كرواده وأساتنته في كل ما هو سام من عمل أو فكر.

ولذا يمكن ارجاع كل التفكير الحديث إلى حكمة المصربين وذلك عن طريق أفلاطون والفلاسفة اليونانيين الأخرين؛ فقد أخذ اليونانيون فلسفتهم عن الشرق، والغربيون المحدثون بدور هم أخذوا فلسفتهم عن اليونان، وهكذا فقد الساب

تيار الحكمة عبر الأجيال من غير توقف مبتدئاً بالحضارة المصرية. وأن عرضاً مفتبضاً للفكر المصري المبكر يوضح لنا أن ما أورثنا إياه أفلاطون وأرسطو موجود في فلسفة بتاح حتب، وما تركه لنا شوبنهاور وتولستوي من تراث ممثلاً في حكمة أبوور كما نجد وحي سبينوزا وكانط في رؤى اخناتون".

وإذا كان ذلك كذلك، فما هى أهم الأفكار الفلسفية التي طرحها المصربون القدماء، ومن هم هؤلاء الأعلام الذين أنسار إليهم هنرى توماس، وما هي أهم افكارهم التى تناقلها مفكرو اليونان وعبروا عنها فى كناباتهم الفلسفية؟!

إن أهم الأفكار الفلسفية التي نجدها في الحضارة المصرية القديمة هي فكرة الخلود. إن الإنسان المصري القديم شغل كثير أ بظاهرة الموت؟ فبعد أن سيطر على مقدرات الطبيعة وسخرها لخدمته وجد أن كل ما حوله يموت، وأراد أن يفلسف هذه الظاهرة فكان أن آمن أن الموت يعقبه البعث، وأن للإنسان حياة أخرى بعد هذه الحياة التي يعيشها على هذا الأرض، ومن هنا كان إيمانه أيضاً بفكرة الثواب والعقاب في هذه الحياة الأخرى، إذ أن حياة الإنسان الأخلاقية في الدنيا لابد أن تستد على

الاعتقاد بالثواب والعفاب الأخروى، ففاعل الخير سيثاب على فعله، بينما يلقى الأثم جزاء أفعاله الشريرة. إن الأعتقاد فى هذه الحياة الأخرى بما فيها من ثواب وعساب كان هودافع الإنسان المصرى إلى الإلتزام الخلقى باستمرار.

وقد كان يصاحب ذلك الأعنقاد السابق اعتفاداً آخر لدى المصريين القدامى هو أن النفس شيء مختلف عن الحسد، فقد اعتقدوا بأن الموت يعنى انفصال النفس (الكا) عن الجسم (البا) ومن ثم فإن موت الجسم لا يعنى موت النفس، فهي باقية حية، وهي تبحث عن هذا الجسد بعد الموت وحينما تعثر عليه تكون حياة الإنسان الأخرى. ومن هنا كانت محاولاتهم العلمية للإبقاء على الجسد، فاخترعوا فن التحنيط الذي يبقى على الجسد بحالته الطبيعية، ومن هنا أيضاً كانت عبقريتهم المعمارية الهندسية في بناء الأهرامات، تلك الأبنية الضخمة التي صممت بمعايير علمية غاية في الدقة وذلك لتحافظ على جسد الملك رأى الفرعون الإله).

وقد إرتبطت بهذه الأفكار الميتافيزيقية التي أسهمت في تطور العلم عند المصريبن القدماء، فلسفة أخلاقية عمادها

ضرورة أن يتصرف الإنسان وفقا للعدالة والنظام (ماعت - Maat)؛ فلا يظلم نفسه ولا يظلم غيره، ولا يرتكب إثماً، لأن التبرؤ من الآثام والشرور هو أساس الخلود والنجاة من عقاب الآلهة في الحياة الأخرى. ولا شك أن إيمان المصري القديم بالألوهية كان ضرورياً في تأكيد هذا الإرتباط بين الفعل الأخلاقي الحميد والمصير الحسن الندي سيلقاه في حياته الأخرى.

وقد تجسدت هذه الأفكار لدى بعض المفكرين الذين توالت اكتشافات كناباتهم لدى علماء الأثار والتاريخ منذ فك رموز الكتابة الهيروغليفية. وكان من أوائل هؤ لاء المفكرين بتاح حتب الذي عاش فى حوالى (٢٧٠٠) ق. م أى قبل ظهور الفكر الغربى عند اليونان بحوالى ستة وعشرين قرناً كاملة.

وقد إكتشفت لهذا المفكر المصري القديم ثلاثة وأربعين لوحة ترجمت وأطلق عليها بعض المؤرخين "مخطوط الحكمة". وفي هذا الكتاب ينصح بتاح حتب إبنه، وقد دارت معظم هذه النصائح حول تعليم إبنه الأخلاق الحميدة والحياة الصالحه ورسم فيها صورة للإبن الحكيم الذي ينبغي أن يعيش حياة

أخلاقية أساسها "ضبط النفس"، وهي نفس الفضيلة التي ستصبح أحد أحجار الزوايا في الفكر الأخلافي البوناني وخاصة عند المفكرين الكبار سقراط وأفلاطون وأرسطو. وقد ربط بتاح في هذا الكتاب بين التمتع بالأخلاق الحميدة وبين الارتقاء في المناصب السياسية، فاعتبر أن السياسي الناجح هو الذي يمكنه ضبط النفس أمام الحاكم الإله وأمام الناس وهو الذي يجيد الإستماع إلى الآخرين، ويستقبل صاحب الشكوى من الناس ببشاشة حتى ينتهى من شكواه، وهو الذي يجيد فن الحديث والمجادلة بشرط أن بجيد الإستماع قبل إجادة الكلام.

ويكفي أن نضرب منالاً آخر لهؤلاء المفكرين المصربين القدامي وهو اخناتون، الذي عاس في القرن الرابع عشر قبل الميلاد، ذلك الملك الفيلسوف الذي كان اسمه "امنحتب الرابع" فغيره إلى اخناتون "أى المكرس لله" ليبدأ ثورة دينبة أخلاقية إجتماعية لم يعرف لها التاريخ القديم مثيلاً.

لقد رأى اخناتون الحق فى أن يصور إلها واحداً أعظم تطل سماؤه حانية من فوق جسم الأرض، إنه الإله الحى مبدع الحياة خالق كل شىء. مسير الأشياء حسب مشيئته وابط جميع الأقطار والأمم برباط محبنه.

وبالطبع ف إن هذا الإعتقاد بواحدية الإله وبصورت المجردة التى لم يقلل منها رمزه له بقرص الشمس اذ أن هذا مجرد رمز لا يشير إلى أى معنى من معانى التجسيد المادي للإله الم يأت مصادفة بل بعد تفكير وتأمل طويلين سما فيهما عفل إخناتون إلى ماوراء الإدراك المادي وقد فاق هذا التصوير للألوهية بصورة مدهشة تصورات الكثير من مفكرى اليونان، إذ لم تكن فكرة الألوهية - على هذا النحو التصوري الساعي نحو التجريد والماوراء موضوعاً لتفلسف هؤلاء إلا في عصر متأخر نسبياً على يد أفلاطون وأرسطو.

ولم يقتصر فكر اخناتون الفلسفى على هذه الآراء الراقية الرائدة حول واحدية الإله، بل كان له فكره الأخلاقي والإجتماعي والسياسي السامى؛ فقد بنى مدينة جديدة في تل العمارنه ليعبد فيها هذا الإله الواحد، ولتكون العلاقات الإجتماعية الجبدة الجديدة - التى دعا إليها احناتون حينما ظهر لمواطنيه وعاش بينهم بصحبة زوجته نفرتيتي - هي أساس هذه المدينة التى كانت أشبه ما تكون بمدينة مثالية حطم فيها اخناتون كل تقاليد حكام مصر السابقين، ودعى لثورة فنية حينما أمر

النحاتين والرسامين بأن يصوروه بحالته الجسمية الطبيعية على عكس ما كان سائداً من قبل حيث كان يصور الفرعون في صورة مثالية بموذجية تعبر عن ألوهية الحاكم.

لقد كان فكر اخناتون يمتل ثورة شاملة فى كافة الميادين فقد كان يدعو إلى تحقيق أسمى ما يمكن أن يتصوره بشر: عبادة إله واحد، دولة عالمية واحدة، قانون عالمى واحد يخضع له كل البشر.

ولما كان بعض المؤرخين يرجح أنه كانت هناك جالبة مسينية (وهم من سيعرفون فيما بعد باليونانيين) حاضرة في العمارنة التي استقر فيها اختاتون، فمن المرجح أن أفكاره قد إنتقلت عبرهم إلى بلاد اليونان في آسيا الصغرى مباسرة أو عبر كريت التي كانت تلعب في ذلك الوقت دور الوسيط بين مصر واليونان.

و على كل حال، فقد أصبح من الشابت تاربخياً وأثرياً أن فلاسفة اليونان منذ طاليس قد زاروا مصر وأخذوا عن مفكريها وعلمائها؛ فقد أنبتت النقوش المكتشفة حديثا أن كلا من طاليس ودبمقريطس وفبتاغورس وأفلاطون قد زاروا مدينة أون التى

كانت تمثل مقرا لجامعة أو معهد علمى ضخم – وأنهم قد تلقوا على يد الكهنة (الذين كانوا هم طبقة المفكرين والعلماء فى نفس الوقت) العلوم المصرية المختلفة وعلى رأسها الرباضيات والفكر الدينى والفلسفى.

#### ثانياً: الفكر الصيني القديم

لقد تزامنت الحضارة الصينية القديمة مع العهود المتأخرة للحضارة المصرية القديمة، وقد كان كتاب التغيرات Yking هو أهم ما فدمه النراث الصيني السابق على كونفشيوس المفكر الصنيى العظيم الذي إستلهم هذا الكتاب في القرن السادس قبل الميلاد بعد ما قال عنه "إعطنى سنين قليلة لأدرس هذا الكتاب وأناأستطيع أن أكون عالما فيلسوفاً خبيراً بحوادث التغيرات في الطبائع الإنسانية".

ولقد أصبح كونفشيوس ومعاصرة لاؤتسى Laotsc أشهر مفكرى الصين القديمة. وسنقتصر هنا على عرض بعض أراء كونفشيوس التى سنجدها ماثلة بوضوح فى النراث الأخلاقي لفلاسفة البونان الكبار (سفراط وأفلاطون وأرسطو)، والجدير بالذكر أنه قد عاش قبل هؤلاء بحوالي قرنين من الزمان. فقد عاش عامى (٥٥١ ـ ٤٧٩ ق . م).

إن جوهر فكر كونفشيوس الأخلاقي هـو الدعـوة إلـي أخلاق الوسط التي سـيدعو إليها ارسطو بعد ذلك بقرنين في كتابة "الأخلاق إلى نيقوماخوس". وقد استندت هذه الدعوة عند مفكر الصين على تحليله للطبيعة البشرية ودعوته إلى "أن الناس سواسية خيرين بطبيعتهم ولكنهم كلما شبوا إختلف الواحد منهم عن الأخر تدريجيا وفق ما يكتسبون من عادات "وإلـي" أن الطبيعة البشرية مستقيمة فإذا إفتقد الإنسان هذه الإستقامة فقد افتقد معها السعادة".

ويبدو من ذلك أن كونفشيوس يعتقد بناءاً على خيرية الطبيعة البشرية أن استقامة الخلق إنما يعنى في ذات الوقت تحقيق السعادة للإنسان.

إن الرجل الفاضل عند كونفشيوس هو من يدرك القانون الأخلاقي الذي يكمن في إدراك الوسط بين الإفراط والتفريط، ويلتزم في سلوكه بهذا الوسط ولا يعلو عليه فيخرج عن دائرة البشر. كما لا ينبغي أن يتصرف تصرفات بهيمية فيصبح لا أخلاقياً.

أما الفضائل التي على الإنسان الحكيم أن يتحلى بها ويعيش وفقاً لها فهى "أن يجمل نفسه بالعلم ليلا ونهارا، ويقدس الأمانة ويفضل الموت على الذلة والمسكنة، وأن يعيش حياة بسيطة يمقت فيها الجشع والترف وأن يعيش مع المحدثين وفي نفس الوقت يدرس النزاث القديم، وإن عاش في خطر واضطراب فإن روحه نظل في أمن واطمئنان ولا ينسى أخوته في الإنسانية الذين يقاسون الالام، وفي ذلك يكون سعوره بالمسئولية الإجتماعية".

والمنأمل في هذه الصفات التي يصف بها كونفسيوس الحكيم بدرك الشبه القوي بينها وبين شخصية الحكيم التي رسمها سقراط بحياته وسلوكه وصور ها الرواقيون في فلسفتهم الأخلاقية.

ولم بقتصر فكر كونفشيوس على الأخلاق فحسب، بل قدم فكراً سياسياً مبنياً على هذه المبادئ الأخلاقية لأنه كان يؤمن بأن الأخلاق هي المبدأ الأساسي لأى نظام اجتماعي وسياسي مستقر إذ لايستطيع أى حاكم أن يقيم نظاماً اجتماعياً كاملاً إلا إذا عمل أولاً على الإرتقاء بأخلاق الأفراد. فإذا استطاع كل فرد

أن يسيطر على حياته النفسبة وأن يحقق التوازن والانسجام الداخلى أدى ذلك بالضرورة إلى انسجام المجتمع ككل والطمئنانه، ومن نم أمكن أن يعيش أهلم حياة اجتماعية وسياسية مستفرة.

و على أساس هذا الإعتقاد أقام كونفسيوس تصموره للدولة المنالية على أرض الواقع حينما تولى منصب كبير الوزراء في و لاية لو Lu الصينية، وبفعل المبادئ السياسية ـ الأخلاقيـة المبنية على الإنضباط والحزم ومراعاة الحفوق، تطورت الولاية تطور ا هائلا مما جعلها قبلة بتجه إليها كل الصينيين من جميع المدن الخرى، وقد دفع هذا خصوم كونفشيوس ومن أضيروا من سمعة هذه المدينة من حكام المدن الأخرى أن يدبروا المؤامر ات صد حاكم و لاية لو ليسغلوه عن مهام الحكم وليفسدوا المدينة، وقد حاول كونفشيوس تحذير الحاكم من هذه المؤامرات، ولما لم يستمع إليه اضطر لمغادرة مدينته المثالية لبحقق هدفا أكبر حلم به لكل الصينيين وهو الدعوة إلى وحدة الصبن، وقد أمضى بقية عمره يتجول بين ولايات ومدن الصين ليحقق هذا الهدف الذي لم يتحقق إلا بعد وفاته.

#### ثالثاً: الفكر الفارسى القديم

لقد عرف عن الحضارة الفارسية القديمة إيمان أهلها بالثنائية، ثنائية الخير والشر، ومن ثم كان اعتقادهم بوجود أصلين قديمين مدبرين المعالم هما: أهورا مزدا Ahura Mazda الله الخير وسبب النظام في هذا العالم والمسئول عن إقرار المعدالة ومحاسبة النفوس بعد الموت عما اقترفت من السيئات في هذه الحياة، وأهريمان Ahriman إله الشر والمرض والموت وملك الشياطين.

إن هذا الصراع بين إله الخير وإله الشر، بين الجنة والنار، بين الألوهية والإنسان كان لب المذهب الديني والعقائدي الذي يقدمه الكتاب المقدس لدى الإير انيين القدماء وكان يسمى بالزند افستا Zandavesta.

وهذا الإعتقاد في الثنائية سنجده ماثلاً في الفلسفة اليونانية خاصة عند الفيتاغوريين.

وعلى أى حال، فقد استنكر زرادشت - المفكر الفارسي القديم الذي عاش في حوالي القرن السادس قبل الميلاد - هذه

الثنائية لدى قومه وقدم صياغة أكثر تطورا في هذا الصدد، حيث نعى عليهم وتتيتهم ونصب من نفسه مرشداً يهديهم إلى طريق الحكمة والصواب فانتقد ما انطوت عليه حياتهم من فساد خلقى، ودعاهم إلى أن يعبدوا إلها واحداً هو أهورا مزدا (إله الخير) الذي هو الإله الأعظم عند زراشت؛ فقد وصفه بأنه القديم الأزلى، الذي لم يلد ولن بموت، وهو علة العلل وليس له علمة، وهو المصدر الأول لجميع الموجودات، وهو روح الأرواح، لا يُرى ولا يُنظر، وهو خالق الخلق كله والملائكة الأبرار، وهو أب الإنسان خلقه وشرفه على كافة المخلوقات بالعقل والبصيرة، وهو منبع الخير كما أنه مصدر كل مجد ونور وسعادة.

ورغم هذه الصفات السامية التي وصف بها زراد شت الإله الواحد، إلا أنه ظل محتفظاً بنوع من الثنائية لما كان لأهريمان من دور واضح في عقيدته الدينية.

على أى حال، فلا شك أن هذا الإعتقاد لزرادشت حول "إله الخير" قد أثر في أفلاطون خاصة في تصوره لمثال الخير

الذي هو صورة من صور الألوهية عنده. وقد ورد ذكر زرادشت في محاوره "القبيادس" الأفلاطونية، وقد وصفه بأنه كان بعيد النظر عميق الفكر.

ويدل ذكر أفلاطون لزرادشت وتبجيله على هذا النحو على صحة ما ذهب إليه هنرى كوربان من أن زر ادشت كان هو القائم على هذا التداخل الفكرى المميز للعهد المتأخر من العصور القديمة حيث كانت هناك صلات حضارية مستمرة بين أثينا والأوساط الفارسية مما يؤيد النظرة القائلة بأن اللاهوت النظرى الأفلاطوني يعد امتدادا لمذهب زرادشت.

#### رابعاً: الفكر الهندي القديم

من المعروف لدى علماء الحضارات الشرقية القديمة أن الهند هي أغزرها إبداعاً من الناحية الفلسفية؛ فقد تعددت فيها المذاهب الفكرية تعدداً يفوق الحصر.

وعلى الرغم من ذلك فإنه يمكن حصر خصائص الفكر الهندي من وجهة نظر راداكرشنان أهم من أرخ له فيما يلى: أنه فكر روحي في جوهرة وهو ثمرة الحياة الروحية للهنود

أنفسهم، وأنه فكر يعنى بالإنسان وبالحياة وليس بمعرفة العالم الخارجى بالدرحة الأولى. وأن المفكر الهندي هو بالفعل دائماً الرئيس والمدبر في الهند، وفي هذا نجد تطبيفا عملباً لفكرة أفلاطون وسواه عن حكم الفلاسفة. كما أن الدين في الفكر الهندي ليس دوجماطيقبا بل هو عقلاني يجدد نفسه دائما، أنه تجريبي وبرهاني في طبيعته ويحاول ان يبقى متوافقاً مع تقدم الفكر.

أما موضوعات الفكر الهندي الرئيسية فهي؛ طبيعة الإله، الحياة الأخرى وصلة النفس الفردية بالروح الكلية. ومع أن حياة الإنسان الهندي كحياة الإنسان الشرقي عموماً موجهة بالدين، إلا أن له حربته الخاصة المستقلة في المسائل الفكرية، ولذلك وجدت في الفكر الهندي مدارس الشكاك والهراطقة والملحدين والعقليين والمادبين واللذيين، وهذا كله يدل على عقلانية هذا الفكر ونتوع تباراته التي استهدفت جميعاً معرفة الحفيقة. ولم يقتصر الفكر الهندي على البحث في اللاهوت أو الميتافيزيفا، بل نجد فيه المنطق والنحو والبلاغة والطب والفلك وكل فروع العلم الأخرى من الحساب إلى الحيوان.

إن من أبرز الأفكار في الفلسفة الهندية فكرة التمييز بين العالم الظاهر المتغير الثابت الذي لا يتغير، وأن معرفة الإنسان تتصل بما هو نسبى متغير وليس بما هو ثابت مطلق. أما إذا أراد الإنسان الوصول إلى المعرفة بالمطلق فإن عليه أن يسلك طريقاً ذاتياً داخلياً يعتمد على التأمل الباطني عن طريق تلك القوة المفارقة للعقل وهي الحدس أو التأمل الداخلي.

ولا شك أننا نجد صدى هذه الأفكار يتردد عند مفكرى اليونان خاصة عند بارمنيدس وأفلاطون. كما أن فكرة المذهب الهندي البراهماني عن النفس قد ترددت أيضاً عند أفلاطون؛ فالنفس في نظر البراهما نيين حجوهر خالد صافي عالم مدرك تمام العلم والإدراك، مادام منفصلاً عن الجسد، فإذا فاض على الجسد واتصل به اعتكر صفاؤه ونقص علمه. وبالطبع فإن هذه النظرية التي تقرر أن النفس عالمة قبل اتصالها بالجسم تقارب نظرية أفلاطون في النفس وربما كانت أصلاً لها.

وعلى أى حال فإن أكثر المؤرخين الغربيين تعصباً لا يستطيع أن ينكر ما للتراث الهندي من باع طويل في عالم الفكر الفلسفي والعلمي، لكن هؤلاء – وخاصة بيرنت – يقولون أن

ظهور الفكر بمعناه العلسفي لدى الهنود كان بعد اتصالهم باليونان، ومن ثم فإن الفكر الهندي هو الذي تأثر باليونان وليس العكس.

لكن بيرنت نفسه يعود فيعترف أن تصوف البوذية والأوبانيشاد قد أثر في المذاهب الفلسفية اليونانية، لكنه يرى أن هذا التأثير كان ثانوياً ولا يصل إلى حد إعتباره مصدراً للفلسفة اليونانية.

وعلى ذلك فإن الصلة بين الفلسفات الهندية والفلسفة اليونانية قائمة، وأن التأثير المتبادل كان موجوداً وبما أن الفكر الهندي أقدم في ظهوره وتطوره كثيراً من الفلسفة اليونانية فإن من المنطقي الإقرار بتأثير الأقدم على الأحدث وليس العكس.

#### خامساً: الفكر البابلي القديم

كشفت البحوث الحديشة للمؤرخين وعلماء الآشار والحضارات عن وجود حضارة شرقية بابلية إزدهرت في بلاد ما بين النهرين ترجع في تاريخها إلى الألف الثالثة قبل الميلاد.

وكان أبرز ما تميزت به هذه الحضارة هو اتجاه أبنائها نحو العلوم وخاصة علوم الحساب والفلك، وقد برعوا في الفلك خاصة.

وقد إعترف اليونانيون بتأثرهم بعلم الفلك البابلي، وهاهو أرسطو أعظم علماء اليونان يعترف بهذا التأثر في كتابه "السماء والعالم".

ولم يتوقف إبداع البابليين عند العلوم فقط، بل كان لهم تصورهم المميز لأصل العالم حيث كانوا يرددون قولهم الماتور "في البدء وقبل أن تسمى السماء وأن يعرف للأرض اسم كان المحيط مكان البحر، وهو نفس ما كان يتردد في الأسطورة المصرية القديمة القائلة "في البدء كان المحيط المظلم أو الماء الأول حيث كان أتوم وحده الإله الأول صانع الالهه والبشر والأشياء، لقد كانت فكرة أن الماء أصل العالم فكرة شائعة في جميع الأساطير الشرقية القديمة. ويبدو أن اليونانيين قد نقلوها عنهم، إذ نجدها عند هو ميروس وهزيود والأورفيين فيما قبل طاليس، وقد جاء طاليس ليؤكد نلك الفكرة بالأدلة الحسية والعقلبة من خلال تأمله للعالم الطبيعي من حوله.

## أهم المصادر والمراجع للفصل الأول للفصل الأول

مكن للفارئ أن يسنعس ببعض هده المراجع للاستراده و الاستفادة في موصوعات هذا الفصل.

- ١- أ.و .ف توملس: فلاسفة السرق نرجمة عبد الحميد سليم، دار المعارف
  بالفاهر ذ، بدول تاربح.
- ٢- د. مصطفى النشار : فلاسفة أنقظوا العالم، وكالة زووم برس للإعلام،
  الفاهر ذ، الطبعة العالئة / ١٩٩٧م.
- ٣- د. مصطفى السار: نحو تأربخ حديد للفلسفة الفديمة در اسات في الفلسفة المصرية و البونائية، الطبعه النانبة، مكتنة الأنطو المصرية، ١٩٩٧م.
- ٤- د. مصطفى النشار: المصادر الشرفية للفلسفة اليونانية، دار قباء
  للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة ١٩٧٧م.
- هنرى توماس: أعلام العلاسفة كبف نفهمهم، ترجمة مدرى أمس،
  دار البهضة العربية بالفاهرة ١٩٦٤م.
- ۲- جیمس هنری برسببد: فجر الضمبر، ترجمه د. سلبم حسن، مكنه مصر بالقاهر ف، بدول تاریخ.

- ٧- كربل و.ح، الفكر الصينى من كونفسوس إلى ماونسى نونج، نرجمة
  عدد الحمد سليم، الهبئة المصرية العامة للكناب، الفاهرة ١٩٧١.
- ٨- فؤاد محمد نسل: حكمه الصبن، حزءان، دار المعارف بمصر ١٩٦٨.
- ۹- حامد عبد العادر: زرادشت الحكيم، مكتبة نهضة مصر بالعاهره
  ۱۹۵۲م.
- ۱ حسن سحانه سعفان: كــونفشيوس، مكنبة بهضمه مصر، الفاهره بدون ناربخ.
- ١١ جول وبلسون: الحضارة المصربة، ترحمة د. أحمد فخرى، مكتبة النهضة المصربة، الفاهرة، بدون ناريخ.
- ۱۲ رادا كرشناود. شارلزمور: الفكر الفلسفى الهندى، ترجمة سدره البازحى، دار اليقظة العربية للتأليف والترجمة والنشر، ببروت ١٩٦٧م.
- ۱۳ أحمـــد الســـنناوى: الحكمـــاء الثلاثــــة، دار المعـــارف، الفــــاهرة ط. ۲ ۱۹۶۷م.

- 4 يان أسمان: ماعت مصر العرعوبيه وفكرة العدالية الإجتماعية، نرحمه د. زكية طبوراده ود. عليه شريف، دار الفكر للدراسات والنشر والنوريع، الفاهرة ١٩٩٦م.
- ۱۰ نصوص معدسة وتصنوص دنبوبة من مصدر القديمة، مجلدان، برجمه ماهر جوتحاني تفلاً الترجمة الفرنسية لكلير لالويت مراجعة د. طاهدر عبد الحكيد، دار الفكدر للدراسات والنشر والنوزيع، الفاهره ١٩٩٦م.
- ۱٦- د. عبد الناسط سيدا: من الوعنى الأسطورى إلى بدايه النفكبر الفلسفي النطري (هي سيلاد الرافدين)، دار الحصياد للنسر والبوربع، دمشق ١٩٩٥م.
- ۱۷ جون كولر: الفكر السُرفي الفديم، نرجمة كامل بوسف حسين مراحعة د. إمـــام عبــد الفتــاح إمـــام، سلسلــة عــالم المعرفــة (۱۹۹)، الكوبت ۱۹۹٥م.
- ۱۸ د. على زبعور: الفلسفات الهندسة، دار الأندلس للطباعسة والنشر والنوريع، ببروب، الطبعة الناسية ١٩٨٣م.
- ١٩ نرانبم زرادشت: نرجمة وتقديم د.فلبب عطية، الهبئه المصرية
  العامه للكناب، القاهرة ٩٩٣م.

- 20- Hughes (E.R): Chinese Philosophy in Clasical Times, London & New York, 1942.
- 21- Surendranath Delsgupta: A History of Indian Philosophy, Cambridge University Press, 1957.
- 22- Zimmer (II.): Philosophies of India, London 1951.
- 23-Schweitzer (A.): Indian Thought and it's development, London, 1936.

## الفصل الثاني

خصائص الفكر اليونــانــي فــي عصره الأول

#### تمهيد

لقد اتضح فيما سبق أنه لا يوجد ما يسمى "معجزة يونانية" في نشأة الفكر الفلسفي. فقد عرفنا المصادر الخارجية التي استمد منها اليونانيون معظم أفكار هم. وهذا لا يعنى أنه لم يكن للفكر اليوناني ابداعاته المستقلة؛ فلا شك أن الفكر اليوناني يمثل نقلة نوعية في تاريخ الفكر الإنساني.

لقد وفر جو الحرية الذي عاشه الفرد اليوناني منذ ظهوره على ساحل أيونيا في أسيا الصغرى المناخ المناسب للتفرغ للفكر، كما وفر له القدر الأكبر من الحرية في تتاول تراشه الأسطوري والديني بالنقد والنحليل دون خوف من أي سلطة.

ويمكن أن نضيف إلى ذلك أن البيئة الجغرافية التي عاشوا فيها قد حفزتهم إلى الإبحار الدائم والتجارة التي جلبت لهم الثروة والإزدهار. وقد أدى ذلك إلى قيام دويلات مستقلة، حيث شكلت كل مدينة دولة مستقلة وحرصت كل دولة مدينة منها على استقلالها عن الأخريات، وفي ظل هذا النظام – نظام دولة المدينة الواحدة – تتفوق الكلمة على جميع الأدوات الأخرى للسلطة. وهذا ما كان فعلاً فقد أصبحت الخطابة هي وسيلة القيادة والسيطرة على الأخرين.

فى مثل هذه البيئة التى شكلت إنسانا مغامراً محباً للاستطلاع ينعن الخطابة والجدل كان من الطبيعى أن يزدهر الفكر النظري وأن يسعى الجميع إلى تقديم خبر اتهم الحياتية وتأملاتهم الداتية فى الطبيعة والإنسان في كنابات فردية تتشر على الجميع خاصة بعد أن نقل اليونانيون اختراع الكتابة عبر الفينيقيين من مصر القديمة قبل ذلك بمئات السنين فكان بإمكانهم تطويرها واستخدامها على نطاق واسع فى تسجبل مبتكر اتهم العلمية وأفكارهم الفلسفية، وقد تميز الفكر اليوناني بخصائص عديدة منها:

# أولاً: إثارة معظم المشكلات الكبرى في الفلسفة: منل: (أ) مشكلة تفسير العالم الطبيعي -\_

لقد بدأ الفكر اليوناني مهتماً بالبحث في الطبيعة، وقد نقل المفكرون اليونان هذا الإهتمام بالتأمل في الطبيعة عن المحضارات الشرقية القديمة لكنهم تميزوا عن السرقبين بطريقة طرحهم للتساؤل عن أصل هذا العالم الطبيعي وخاصة منذ بداية القرن السادس قبل الميلاد؛ فقد كان كل التراث السابق على هذا القرن يؤمن بتفسيرات غامضة وأسطورية حول أصل هذا العالم

الطبيعي، وجاء المفكرون الطبيعيون الأوائل في اليونان (طاليس وانكسيمندر وانكسيمانس) ليطرحوا هذا التفسيرات الغامضة جانبا ويحاولون البحث في أصل هذا العالم بالنظر في الطبيعة نفسها. ويما أن كل شيء في العالم الطبيعي مكون من العناصر الطبيعية المادية الأربعة التي هي النار والهواء والماء والتراب، فقد دار بحث هؤلاء حول: أي هذه العناصر أهم ومن ثم يكون هو الأصل للعناصر الأخرى وفي العالم الطبيعي ككل؟!

لقد إختار كل واحد منهم - من خلال ملاحظاته للطبيعة العنصر الذي تصور أنه الأهم حيث اختار طاليس الماء ليكون هو أصل العالم الطبيعي وقدم الدليل الحسى - العقلى على اختياره حيث وجد من ملاحظاته أن مساحات الأرض في دلتا أنهار أيونيه ونهر النيل تتسع شيئاً فشيئاً على حساب الماء، فقد خرجت الأرض إذن من الماء بتراكم الطمى عاماً بعد عام وصيارت قرصاً طافياً على وجهه كجزيرة كبيرة في بحر عظيم. كما لاحظ أن النبات والحيوان يتغذيان على الماء وما منه يتغذى الشيء يتكون منه بالضرورة، كما وجد أن النباتات والحيوانات تولد في البيئة الرطبة. فالماء إذن هو سرحياة الحية ومكونها.

وقد رفض انكسيمانس ثالث هؤلاء الطبيعيين الأوانل ذلك، وقال بالهواء كأصل للعالم الطبيعي بحجة أن الهواء هو العنصر الأكثر انتشاراً ونفاذاً في الأشياء وهو موجود في كل طبقات الجو العليا والسفلى، كما أنه اكثر لزوماً لحياة الكاننات من الماء وهو لا يحتاج لحامل يحمله كالماء. كما أنه استطاع أن يفسر نشأة العناصر المادية الأخرى عن الهواء عن طريق ظاهرة التخلخل والتكاثف التي تحدث للهواء،

أما انكسيمندر الذي توسطهما فقد قال بالعناصر الأربعة مجتمعة كأصل للعالم الطبيعى لكنه عبر عن ذلك بمصطلح جديد هو "الأبيرون" apciron أى اللامحدود أو اللانهائى وهو بهذا حاول أن يخطو خطوة إلى الأمام حينما عبر عن هذا الخليط المادي من العناصر بهذا المفهوم المجرد مفهوم "الأبيرون".

وقد جاء هير اقليطس بعد ذلك ليؤكد أن النار هي الأصل وان كان قد ميز بين مستويين لهذه النار، فلم تكن النار لديه هي فقط النار المادية بل تحدث عن ما أسماه بالنار الحية العاقلة التي اعتبرها هي لوجوس logos هذا العالم أي القانون الخفي الذي يمثل جوهر هذا العالم في تكونه وفنائه. وقد انتشرت بعد ذلك

لتلك التفسيرات الطبيعية الأولى وتأثر بها آخرون في القرن الخامس قبل الميلاد مثل انكساجوراس الذي قال بالعناصر الأربعة في تفسير أصل العالم وان كان قد أضاف إليه ما أسماه الدي العقل الذي اعتبره هو منظم الأشياء جميعاً ومثل انبادو قليس الذي قال بالعناصر الأربعة أيضاً لكنه أضاف إليها عنصرين معنوبين هما المحبة والكراهية، وقال أنه إذا ماسادت المحبة والألفة بين العناصر تجمعت وتكون العالم والأشياء وان العالم والأشياء.

كما ظهرت في ذلك القرن المدرسة الذرية التي تزعمها ديمقريطس وقد فسرت العالم الطبيعي تفسيراً مادياً جديداً بقوم على أساس أن الذرة وليست العناصر هي أساس العالم فردت العناصر والأشياء إلى الذرات الصغيرة التي لا تنقسم ولا تقبل التجزئة. وتلك الذرات التي تتحرك حركات ذاتية فسروا على أساسها ما يسمى "بالنفس" فقالوا بأن النفس ما هي إلا ذرات لطيفة هي مزيج من النار والهواء يستنشقها الجسم فيظل حياً وحينما يتوقف عن ذلك يموت.

ويجدر الإشارة هنا إلى أن هذا الإتجاه الطبيعى المادي لم يكن هو السائد وحده طوال هذين القرنبن بل ظهرت مدارس فكرية تعارضه متل المدرسة الفيثاغورية التى قالت بالعدد الرياضي كأصل لهذا العالم الطبيعي وجو هر له. والمدرسة الإيلية التي رفضت كل هذه التفسير ات المادية والمثالية التى قامت بها المدارس السابقة واعتقد زعيمها بارميندس بأنه ينبغي البحث عن أصل الوجود فحول بذلك البحث الفلسفي اليونانى من البحث عن تفسير لهذا العالم الطبيعي المادي إلى مشكلة أخرى سابقة على هذا البحث هي مشكلة أصل الوجود ككل وقال في نلك أن الوجود الحقيقي واحد لا ينقسم ولا يتعدد وهذا هو المعنى الذي سيدور حوله البحث لدى الفلاسفة اليونان الكبار المعنى الذي سيدور حوله البحث لدى الفلاسفة اليونان الكبار أمثال أفلاطون وأرسطو.

#### (ب) مشكلات وقضايا الإنسان:

لفد تطور الفكر اليوناني بعد ذلك وتحول البحث فيه من مشكلة أصل العالم الطبيعى وأصل الوجود ومعناه إلى البحث في ماهية الإنسان وقضاياه الإجتماعية والسياسية وجاء ذلك التحول على يد السوفسطائيين وسقراط كما سنوضح تفصيلا فيما بعد.

وقد اسنمر هذا الإهتمام بقضايا ومشكلات الإنسان الأخلاقية والإجتماعية لدى أفلاطون وتلميذه أرسطو كما اصبح سمة من سمات التفكير الفلسفي فيما بعد أرسطو لدى المدارس الفلسفية الكبرى في العصر التالى كالأبيقورية والرواقية.

#### الله التحليل النقدي لكافة المشكلات الفكرية:

لقد تميز الفكر اليوناني في معالجته لفضايها الطبيعة والإنسان بل والألوهية أيضا بالطهابع التحليلي النقدي هيث لم يكن المفكر اليوناني بخضع لأي سلطة عدا سلطة عقله الواعي في تفكيره وتأملاته. فلقد حاول كل منهم أن يستخدم كل وسائله المعرفية من حواس وعقل وحدس في أن يبرهن على مايراه من حلول للمشكلات التي تعرض لها وكان كل منهم يقدم الحجة تلو الحجة على صحة رأيه. فقد درجوا على أن ينقد بعضهم بعضاً ومن ثم كان التجاوز الفكري الذي يقوم به اللاحق على سابقة، فكان ذلك التطور الفكري المتلاحق الغزير الذي لم يشهد له التاريخ الفكري للإنسان مثيلا حتى الأن. فمنذ نشأة الفلسفة عند اليونان نجد لدى فلاسفة ملطية الذين لفيوا بالطبيعيين الأوائل هذا

الأسلوب التحليلي النقدي، فانكسيمندر الذي آتى بعد طاليس ينتقده فى قوله بالماء كأصل للعالم الطبيعى ويذهب إلى تفسير جديد ويأتي انكسيمانس لينتقد انكسيمندر فى قوله بأن الأبيرون هو أصل العالم الطبيعى ويقدم تفسيره الجديد الذي اعتبر فيه أن الهواء هو الأصل. وتتلاحق الآراء على نفس النمط؛ انتقاد الآراء السابقة وعلى ضوء هذه الإنتقادات التى يوجهها المفكر إلى سابقيه يتبلور رأيه الجديد مصحوباً بالأدلة على صحته.

وقد ساعدت قدرة فلاسفة اليونان النقدية على ظهور هذا الكم الكبير من الإتجاهات الفكرية في فترة زمنية محدودة ففي مالا يزيد عن قرنين من الزمان ظهرت معظم الإتجاهات الفلسفية المعروفة منذ ذلك التاريخ وإلى الآن؛ فمنذ مطلع القرن السادس قبل الميلاد إلى نهاية القرن الخامس ظهر الاتجاه الطبيعي المادي لدى الطبعيين الأوائل والمتأخرين، وظهر الإتحاه المثالي لدى الفيثاغورية والإيلية، كما ظهرت بوادر نظريات المعرفة المتباينة فظهرت الدعوة إلى الآخذ بالحواس كمصدر للمعرفة لدى الذريين ثم تطورت عند السوفسطائيين،

كما ظهرت بوادر المذهب العقلى عند سفراط وتطورت لدى الميذه أفلاطون. كما تبلورت في نفس الوقت الإعتقادات المختلفة حول الألوهية التي تراوحت بين الإعتقاد في إله واحد وحتى الإعتقاد في الألهة الشعبية المتعددة.

#### ثالثاً: الإعتقاد بأن لا شيء يأتي من لا شيء:

لقد كان من خصائص الفلسفة في العصر اليوناني عموماً الإعتقاد بهذه المقولة التي تعني أنه لا شيء ياتي من العدم، وهذا إعتقاد نجده لدى كل فلاسفة اليونان بدون استثاء، فمنذ المدارس الطبيعية الأولى التي ركزت بحثها حول أصل العالم الطبيعي من النظر في هذا العالم الطبيعي نفسه وجميعهم يعتقدون بأن لاشيء يأتي من لا شيء، وقد كان للمدرسة الذرية الدور الأكبر في ترسيخ هذا الإعتقاد حيث أكد زعيميها لوقيبوس وديمقريطس ذلك. وحتى حينما قال أفلاطون في محاورته الشهيرة "طيماوس" بأن العالم حادث لم يقصد بذلك الفول أن العالم قد جاء من عدم، وإنما قصد أنه قد أحدثه محدث أو صنعه صانع، وهو لم يحدثه أو يصنعه من عدم بل صنعه من

مادة قديمة و"مثال" قديم، أما أرسطو فقد كان يعتقد هو الآخر في وجود "المادة الأولى أو الهيولى الأولى" سابقة لذلك التمايز الذي نشهده بين العناصر الأربعة في هذا العالم الطبيعي.

وعلى أى حال فسنجد هذه الخصائص مائلة في فكر من سنعرض لهم من المفكرين اليونانيين وقد اقتصرنا هنا على أكثرهم إهتماماً بمشكلات الإنسان وقضاياه الإجتماعية والأخلاقية. ومن ثم سنبدأ من السوفسطائيين أول من حول مسار الفكر اليوناني إلى الإهتمام بالإنسان.

## الفصل الثالث

السوفسطائيون وحركة التنوير في الفكر اليوناني

### السوفسطائيون وحركة التنوير في الفكر اليوناني

#### تمهيد:

السوفسطانيون جماعة من مفكرى اليونان في القرن الخامس قبل الميلاد ولم تكن كلمة سوفسطائي التي أطلقوها على أنفسهم وهي كلمة قديمة جدا تحمل ما يشين؛ اذ اتخذها السينسية النهاء التهاء الأستاذ أو الحكيم حيث كان كل ولحد منهم يكسب عيد السيناء التي كان منهم يكسب عيد السيناء التي كان يظن أنها تنفعهم في حياتهم العملية، ولما كانت الدولة في ذلك الوقت لا تخصيص من مالها شيئاً لمثل هذا التعليم فقد علم السوفسطائيون من كان مقدورهم أن يدفعوا أجور تعليمهم من أموالهم الخاصة.

ولقد ظهر السوفسطائيون تلبية لحاجة ماسـة في المجتمع اليوناني حيث شهد هـذا الفرن نحولاً في نظم الحكم في دول المدن اليونانية، حيث إنتقلت من أنظمة الحكم الارستقراطية التي شابها الإستبداد إلى النظام الديمقراطي الذي أعطى الفرصة لكل من يمنلك موهبة خطابية قادرة علـي الإقناع أن يصبح حاكماً،

وقد وصل بريكليس إلى حكم أثينا بفضل مواهبه الخطابية الفائقة.

وقد كان السوفسطائيون يتميزون وعلى رأسهم زعيمهم بروتا جوراس منذ البداية بسمتين هامتين ساعدتهم على الإنتسار والازدهار:

أولهما: أنهم كانوا من المتبحرين الماهرين في كل الفنون والصنائع ويتباهون بمعرفة جميع أسرارها خاصة الصنائع النافعة للإنسان في حياته العملية ومن ثم فهم القادرون على تعليم الناس هذه الصنائع المفيدة.

وثانيهما: أنهم كانوا على علم واسع بأسرار اللغة والبلاغة وكانوا بارعين في فنون الجدل والخطابة فكان بإمكانهم أن يعلموا الدارس كيف يستحوذ على أذن السامعين ويفوز بعطفهم ورضائهم.

#### أولاً: أراؤهم في المعرفة الإنسانية والأخلاق:

لقد عبر بروتاجوراس زعيم السوفسطائيين عن فكرهم في كتابه "عن الحقيقة" الذي فقد ولم تصلنا منه إلا شذرات قليلة

يبدأها بقوله "إن الإنسان معيار أو مقيساس الأشياء جميعاً" وفي هذه العبارة القصيرة تكمن التورة الفكرية للسوفسطائيين في مختلف ميادين الفكر.

إنها تعنى بالنسبة لنظرية المعرفة أن الإنسان الفرد هو مقياس أو معيار الوجود فإن قال عن شيء أنه موجود فهو موجود بالنسبة له، وإن قال عن شيء أنه غير موجود فهو غير موجود بالنسبة له أيضاً فالمعرفة هنا نسبية أى تختلف من شخص إلى آخر بحسب ما يقع في خبرة الإنسان الفرد الحسية. فما أراه بحواسي فقط يكون هو الموجود بالنسبة لي وما تراه أنت بحواسك يكون هو الموجود بالنسبة لك، وهكذا.

وعلى نفس النحو فإن فلسفة السوفسطائيين الأخلاقية تتولد من تلك العبارة، حيث يرون أن الإنسان هو أيضاً معيار الخير والشر فإن قال عن شيء أنه خير فهو خير بالنسبة له، وإن قال عن شيء أنه شر بالنسبة له أيضاً. وهذا إقرار بنسبية الفضيلة واختلافها من فرد إلى آخر، فما أراه أنا سلوكاً فاضلاً قد تراه أنت سلوكاً شريراً، وهكذا.

ولما كان الإنسان الفرد يقيم الخير والشر تبعاً لما ينفعه أويضره فقد وحد السوفسطائيون وعلى رأسهم بروتاجوراس بين الفضيلة والمنفعة، فما يعود على بالنفع هو خير بالنسبة لى وما يعود على بالضرر فهو شر بالنسبة لى. وهكذا لم يعد هناك معيار موضوعى لقياس الحقيقة أو لقياس الفضيلة عند السوفسطائيين بل أصبحت كلها تعود إلى ما يراه الإنسان وما يعود عليه بالنفع أو بالضرر.

وقد هاجم كل من سيقراط وأفلاطون هذه الآراء السوفسطائية واتهموا السوفسطائيين بأفظع أنواع التهم، حيث رفضاً قولهم بنسبية المعرفة والفضيلة. وأكدا على أن الفضيلة مطلقة وليست نسبية تختلف بإختلاف الأفراد وبإختلاف الأزمنة والأمكنة التي يعيشون فيها. فقد امتاز الإنسان بما هو كذلك في نظر سفراط وأفلاطون بعقل يمكنه من معرفة مالا يمكن أن يقع في خبرته الحسية، كما أن هذا العفل يمكنه التفكير والتأمل فيما وراء هذا العالم الطبيعي المحسوس.

#### ثانيا : أراؤهم السياسية والإجتماعية:

لقد كان لتلك الاراء المعرفية والأخلاقية الجريئة عند السوفسطائيين نتانجها على الصعيدين السياسي والإجتماعي حيث نجد زعيمهم بروتاجوراس يميز بين اصطلاحين هامين هما: الموجود بالإتفاق Physis والموجود بالإتفاق nomos أي الموجود بانفاق البشر ومن صنعهم، ويضع بناءً على ذلك نظرية جديدة في أصل الحضارة الإنسانية عمادها أن الإنسان هو صانع حضارنه فبالعلم والخبرة والعمل صنع الإنسان كافة مظاهر الحضارة من لغة ومدنية سياسية واجتماعية وتقنية، كما صنع فنونه وأدابه ومعتقداته الدينية.

و لا يخفى علينا مالهذه النظرية في أصل الحضارة الإنسانية من جوانب إيجابية تدفع الإنسان إلى المزيد من العمل والإختراع العلمي للمزيد من النفدم الحضاري.

كما أن قولة بروتاجوراس الشهيرة "أن الإنسان معيار الأشياء جميعاً" قد ساهمت في أن يتمسك الإنسان الفرد في

اليونان بحريته السياسية وبحقه في اختيار من يحكمه، وأن يتمسك كذلك بحريته في التفكير والتعبير إلى أقصى حد.

وقد امتدت نتائج هذه العبارة إلى زعزعة المعتقدات الراسخة لدى اليونانيين بخصوص الرق، حينما ناقش السوفسطائيون قضية الرق متسائلين: هل كانت الطبيعة هي التي فرضته أم هو أمر اتفاقى اصطنعه البشر؟!

وهاهو الشاعر المسرحي يوريبيدس يجيب قائلاً "أن العبد عبد بالإسم وليس بالطبيعة" ويتفق معه السوفسطائي الكيداماس حينما يقول "أن الالهة قد خلقت الناس أحراراً ولم تخلقهم عبيداً" وهاهو السوفسطائي الكبير انطيفون يتفق معهما ـ رغم أنه كان مناوئاً لبروتاجوراس باعتباره من السوفسطائيين أتباع الطبيعة وليس من أتباع الإنسان كبروتاجوراس وجورجياس ـ حينما يقول "أننا نحترم أولئك الذين ولدوا من بيت عريق ونمجدهم أما الذين لم ينشأوا من أصل نبيل فلا نحترمهم ولا نمجدهم. وفي هذه الحالة لا يتصرف أحدنا بالنسبة لأحدنا الآخر تصرف المتحضرين بل المتبربرين مادامت الطبيعة قد حبت الناس

جميعاً بنفس المواهب من جميع الوجوه سواء كانوا يونـانيين أم غير يونانيين".

إن السوفسطائيين جميعاً إذن يؤمنسون بأنسه لافسرق بيسن يونساني وغيير يونساني ويرفضسون مسسألة السرق باعتبارها من الأمور التي اصطنعها البشسر وليست أمراً طبيعياً. وهنا نلمس جوهر الحركة التنويرية في الآراء السوفسطائية حيث الدعوة إلى نبذ التفرقة بيسن البشسر وترك الحرية للجميع ليعبر كل واحد عن آرائمه ومعتفداته في جميسع المجالات، ونحسن وإن كنسا نختلف مسع السوفسطائيين في دعوتهم إلى نسبية المعرفة ونسبية الأخلاق فإننا ولا شك معهم في النشائج التي ترتبت على هذه الآراء خاصة فيما يتعلق بأصل الحضارة الإنسانية ونبذ الرق والدعوة إلى المساواة بين البشر.

# الفصل الرابع

سقـراط والدعـوة إلى معرفـة النـفس وإعمال العقل في الأخلاق

# سقراط والدعوة إلى معرفة النفس وإعمال العقل في الأخلاق

#### تمهيد:

إحتل سقراط الذي عاش في القرن الخامس قبل الميلاد فيما بين عامي ٤٧٠ ــ ٣٩٩ ق.م مكانــة فريـدة في تــاريخ الفلسفة الغربية لأسباب عديدة منها؛ أنه كان المفكر الذي عاش فكره وتلك سمة انفرد بها دون غيره من الفلاسفة الذين كثيراً ما انفصل لديهم القول عن الفعل. ولذلك ففد حقق سقراط تأثيره فيمن جاء بعده بمواقفه وسلوكه وليس بما كتبه والمعروف أنه لم يكتب شيئاً وأن أفلاطون هو الذي عبر عن آرائه في ما يسمى لديه بالمحاورات السقراطية (أي المحاورات التي كتبها ليخلد فيها ذكري أستاذه سقراط حياة وفكراً).

كما أن سقراط قد تميز بالتواضع الشديد الذي جعله رغم قدراته الفكرية والجدلية الفذة \_ يقر بجهله ويقول أن حكمته تكمن في اقراراه بأنه لا يعرف شيئاً، وقد اتخذ من ذلك منهجه

الفكري الذي اطلق عليه "التهكم والتوليد" حيث كان يتعمد في مناقشاته مع الآخرين كشف جهلهم بما أدعوا معرفته. وقد دعاه ذلك إلى رفع شعار "اعرف نفسك"، وقصد بذلك أن على كل إنسان أن يتأمل في نفسه أولاً وأن يدرك قدراته المعرفية ويسلك وفقاً لما يمليه عليه عفله الواعى.

### أولاً: آراؤه حول النفس والمعرفة:

لقد استطاع سفراط ببراعة أن يقدم أول تمييز في الفلسفة الغربية كلها بين مفهوم النفس ومفهوم الجسم، وأن يؤكد جوهرية النفس واختلافها عن الجسد، لقد اكتشف سقراط المفهوم الروحي للنفس ونظر إليها على أنها جوهر متميز عن الجسم المكون من العناصر الأربعة.

ونظر إلى النفس الإنسانية باعتبارها نفساً عاقلة تمتاز بالعقل الذي إعتبره هبة الهية على الإنسان أن يستخدمها في كل شيء. ان جل تركيز سقراط كان على العمل الأساسي لهذا الجانب العاقل وهو الجانب القدسي من النفس الإنسانية، أنه في نظره هو إدراك حفيقة الأشياء والكشف عن ماهيتها الثابتة التى

لا تتغير. وكذلك رأى سقراط أن وظيفة العقل إنما تكمن أيضاً في إدراك طبيعة الخير والفضائل وتوجيه سلوك الإنسان تبعاً لذلك. ومن هنا قيل دائماً أن سقراط كان داعية للعفل في الأخلاق، حيث أنه لم يكن ممن دعوا إلى المعرفة العقلية التأملية النظرية بل كان دور العقل لديه يتمثل في إدراك الخير وإرشاد الإنسان إلى سلوك طريقه.

### ثانياً: آراؤه في التوحيد بين الفضيلة والمعرفة:

ولفد دعى سقراط من خلال ذلك إلى التوحيد بين الفضيلة والمعرفة، وقد عبر عن ذلك بقوله "إن الفضيلة علم والرذيلة جهل". وأبسط ما توحى به هذه العبارة من معنى أن فعل الرذيلة في نظر سقراط يعد خطأ عقليا ينم عن جهل صاحبه بمعنى الفضيلة ومن ثم تكون السرور التى يفترفها الإنسان أعمالاً غير إرادية أو غير عاقلة ليس فيها أي نقدير للعواقب والآتار المدمرة للفرد وللإنسان عموماً. إن الإنسان فى نظر سقراط يقدم على فعل الشر حينما يتوقع توقعاً زائفاً أنه سيحصل منه على خير كالجاه أو ثروة أو سلطان أو أى لذة، ولا يأخذ فى إعنباره

حينذاك أن اثم الروح الذي ارتكبه أثقل بكثير من هذه المكاسب المزعومة. ومن عبارات سقراط الشهيرة أيضاً قوله "أن الفضيلة علم لا يعلم" التي قصد بها أن الفضيلة علم كامن في النفس، ومن ثم فهي علم من نوع خاص؛ فهي ليست كالعلوم التي ينبغي أن نتلقاها عن معلم، حيث أنها في رأيه علم كامن في النفس مرده إلى الضمير الأخلاقي الموجود بداخل كل منا. ان تلك العبارة لا تفهم إلا على ضبوء عبارة "اعرف نفسك" التي اتخذ منها سقراط شعاراً لكل فلسفته، فهذه العبارة تعنى ضمن ما تعنى اعرف ما يناسب نفسك، وما يناسب النفس العاقلة عنده يختلف بالطبع عما يناسب الجسد، وما يناسب النفس أن تسلك طريق الفضيلة، وهي لن تسلك هذا الطريق بإرشاد المعلمين خاصة إذا كانوا من السوفسطانيين الذي أشاعوا النسبية والمنفعة في تصورهم للفضيلة.

ان سلوك طريق الفضيلة ـ وهو ما يتناسب مع جوهر الإنسان العاقل ـ يبدأ من استفتاء النفس الإنسانية العاقلة واستلهام ضميرنا الأخلاقي، وحينما تتبع الفضيلة من الداخل، فإنها ستظهر في سلوك الفرد دائماً ودون حاجة لمعلم.

لقد أراد سقراط بعبارته أن الفضيلة علم لا يحتاج إلى معلم أن يقطع الطريق أمام السوفسطائيين الذين كانوا يرددون "أن الفضيلة ليست علم وإنما تعلم" وهي عكس عبارة سقراط تماماً. فقد أباحوا من خلالها لأنفسهم تعليم الناس الفضيلة بحسب تصوراتهم المختلفة فطالما أن الفضيلة حسب ذلك القول السوفسطائي ليست علماً فهي ليست ذات قواعد ثابتة مطلقة متفق عليها، بل متغيرة نسبية بنسبية من يعلم ومن يتعلم، فهي إذن خاضعة لأهواء كل فرد على حده.

أما سقراط فقد أراد بقوله أن الفضيلة علم أنها ذات قواعد ثابتة لا تتغير بتغير الأشخاص أو باختلاف أهوائهم.

ولقد أضاف سقراط مؤكداً نفس المعنى "إن كل الفضائل شيء واحد" وذلك الشيء بالطبع هو إدراك الخير، ومن أدراك الخير في كل المواقف صار فاضلاً بصرف النظر عن اسم الفضيلة فهو سيصير شجاعاً، كريماً، وفياً، أميناً، صادقاً ...إلخ. فالاختلاف بين الفضائل اذن هو مجرد اختلاف في أسمائها أما جوهرها فهو عنده واحد ثابت لا يتغير، فما نجده في حياتنا من فضائل متعددة كالصدق أو الشجاعة أو الكرم أو الأمانة إنما هي

في الحفيقة مجرد أسماء لمسمى واحد هو إدراك الخير أى الفضيلة التى لا ينفصل فيها عند فيلسوفنا الإدراك النظري عن السلوك الفعلى. وقد كانت حياة سقراط كلها سلسلة من المواقف التي برهن فيها على ذلك، ويكفي أن نقرأ أحداث محاورة الدف التي كتب فيها أفلاطون عن محاكمة سقراط ليتضم لنا سفراط عاش فلسفته وأنه قبل حكم المحكمة الظالم عليه بالمو بشرب السم حتى لا يقال عنه أنه لم يحترم قانون بلاده وه الذي نادى طيلة حياته بضرورة احترام القانون.

## الفصل الخامس

### أفلاطون

## والاتجاه نحو "المثال" في معالجة مشكلات الإنسان وتفسير الطبيعة

#### تمهيد:

يمثل أفلاطون في تاريخ الفكر الفلسفي العالمي مكانة لم يرق إليها أحد من الفلاسفة، وذلك لأسباب عديدة، منها: أنه هو الذى رسم التفاسف منهجة الحق القائم على الحوار وكان خير من طبق هذا المنهج في محاور اته المكتوبه ودروسه الشفهية في مدرسته الفلسفية "الأكاديمية"، كما أنه كان صاحب أول مذهب فلسفى متكامل عالج فيه كل قضايها الإنسان ومشكلات تفسير الطبيعة من خلال فكرته الأصبلة والتي كانت محورا لكل فلسفته فكرة "المثال" والتمييز بين عالم الأشياء وعالم "المثل"، كما أنه وتلميذه أرسطو قد تقاسما التأثير على الفكر الإنساني منذ العصر اليوناني وطوال العصير الوسيط وحتى العصر الحديث، وإن كان الأستاذ قد تميز عن التلميذ بأنه من الفلاسفة القلائل الذين حاولوا البُعد عن الدوجماطيقيه الفلسفية، فكان دائم التطوير والتجديد في أرائه الفلسفية طول حياته، فعلى الرغم من مثاليته السياسية التى اشتهر بها في مصاورة "الحمهورية"، إلا أنه قد طورها من مثالية متطرفة في تلك المحاورة إلى مثالية تأخذ بمتطلبات الواقع وتراعى رغبات الإنسان الطبيعية في آخر محاوراته السياسية "القوانين" بعد ما عبر عن أسس هذا التحول نحو الواقعية السياسية في محاورة "السياسي".

ان أفلاطون فيلسوف أثينا الذي عاش فيما بين عامى ٢٨٨ ، ٣٤٨ ق ، م قد غد بحق لكل الأسباب السابقة الفيلسوف الأعظم في تاريخ الفلسفة، ولم يكن غريباً أن يقول عنه أحد الفلاسفة المعاصرين "أن تاريخ الفلسفة ما هو إلا مجرد هو امش على فلسفة أفلاطون".

### أولاً: نظريته في الوجود الحقيقي وطرق معرفته:

ان الوجود الحقيقي عند أفلاطون إنما يتمثل فيما يسميه وجود "المثل" فهو يميز بين عالمين؛ عالم الأشياء أى هذا العالم المحسوس، وما يسميه "عالم المثل". أما العالم المحسوس فهو عالمنا الطبيعي هذا، أما عالم المثل فهو عالم مفارق له، والمثال aldea هو الحقيقة الكلية المفارقة، هو أصل الشيء الذي يمثل صفاته الجوهرية، هو القالب أو النموذج الذي يقرر على متله.

وقد تطورت نظرية أفلاطون عن "المثل" في محاوراته المختلفة، فأصبح عالم المثل عنده ببساطة هو ذلك العالم المفارق لعالمنا الأرضى، وهو في نفس الوقت عالم موازى له وأصل له بحيث أن لكل فئة أو نوع من أنواع الأشياء في عالمنا الحسى هذا "مثاله" الواحد في عالم المثل.

وهذا "المثال" هو أصل هذه الكثرة من الأفراد التى نجدها لأى نوع من الأنواع، فهناك مثال واحد للإنسان ينطبق على كل فرد من أفراد البشر، وهناك مثال واحد للكرسي ينطبق على كل ما نشاهده من كراسى فى هذا العالم المحسوس .. وهكذا ..

ومن ثم يكون المثال هو الأصل وهو الحقيفة الجوهرية التي على أساسها صنع "الإله الصانع" هذه الكثره من الأشياء، وذلك عن طريق مزج المثال بالمادة فتكون هذه الكثرة من الأفراد في العالم المحسوس .فلولا "المثال" عند أفلاطون ما كان "عالم الأشياء" ، فليس هذا العالم المحسوس إذن إلا مجرد ظل لهذا العالم المعقول "عالم المثل".

إن على الإنسان إذا ما أراد أن يعرف حقيقة الوجود إذن أن ينفصل ولو بعض الوقت عن الانخراط في هذا العالم

المحسوس بتطهير نفسه وعقله حتى يمكنه تأمل حقيقة هذا العالم بمعرفة أصله وجوهره عن طريق "حدس" المثال، أي الانتقال مِن معرفتنا المحسوسة وهي معرفة "وهم" و "ظن" عند أفلاطون إلى معرفة "المثال" بالحدس المباشر أي بالرؤية العقلية المباشرة وذلك عن طريق الديالكتيك أو الجدل الذي عرفه افلاطون بأنه الانتقال من فكرة إلى فكرة بواسطة فكرة، أي الانتقال من فكرتنا الظنية المشوشة عن العالم المحسوس إلى عالم الأفكار في ذاتها أى عالم المثل، عالم الحقائق بتوسط الأفكار الرياضية. وذلك يعنى أن المعرفة عند أفلاطون درجات وهو لا يعترف بأهمية المعرفة الحسية بل يعتبرها كما هو واضح معرفة ظنية وهمية ينبغي أن نتجاوزها بتعلم العلىوم الرياضية التي يتدرب فيها العقل على تجاوز عالم الأشياء ويصبح جاهزأ لتامل المعقولات. ومن ثم تكون الدرجة الارقى من المعرفة وهي معرفة "المثال" عن طريق الحدس العقلي المباشر له، فالجدل عنده إذن هو أداة الارتقاء من معرفتنا بالعالم المحسوس وهي معرفة ظنية كما قلنا إلى المعرفة اليقينية بالمثال وهو جوهر الشيء وحقيقته وهي معرفة حدسية بتوسط المعرفة الرياضية وهي معرفة استدلالية.

## ثانياً : آراء أفلاطون في النفس وقضايا الإنسان:

في ضوء ذلك التمييز الأفلاطوني بين عالم المثل والعالم الطبيعي المحسوس، ميز كأستاذه سقراط داخل الإنسان بين النفس والجسد واعتبر أن النفس جوهر متميز عن الجسم.

القد تحدث عن طبيعة النفس الإنسانية وارتباطها بالجسم فقال إن بها قوى ثلاث؛ قوة العقل وهي في الرأس من الجسم، وقوة الغضب ومكانها الصدر، وقوة الشهوة وهي في الجزء الأسفل من الجسم فيما دون الحجاب الحاجز. وهذه القوى الثلاثة في صراع دائم، فالعفل يميل دائماً إلى الخير والحكمة، وتقابلة القوة الشهوانية التي تستهدف ارضاء حاجات الانسان الغريزية المادية أما القوة الغضبية فهي قوة وسيطة بين القوتين السابقتين قد تتحمس لإحداهما دون الأخرى.

وقد شبه أفلاطون النفس بعربة يجرها جوادان أحدهما أسود جامح وهو رمز للقوة الشهوانية، والآخر أبيض طيب وهو رمز الغضبية، ويقود هذه العربة الحوذى الذي يرمز إلى الفوة العاقلة في النفس. وبالطبع فإنه كلما استطاع هذا الحوذى أن يسيطر على الجوادين كلما سارت العربة في الطريق الصحيح.

وهكذا الأمر بالنسبة للنفس الانسانبة عند أفلاطون فكلما استطاع العقل أن يتحكم في قوتي الشهوة والغضب عاش الإنسان حياة أخلاقية سامية واستطاعت النفس أن تكون فعلاً قائداً للجسم وتوجهه التوجيه السليم.

وهنا نجد الارتباط بين نظرية افلاطون في طبيعة النفس بقسمتها الثلاثية تلك، وبين نظريته الاخلاقية، حيث ان لكل قوة من قوى النفس الإنسانية فضيلتها التي ينبغي أن تتصرف طبقاً لها. فالحكمة فضيلة القوة العاقلة، والشجاعة فضيلة الفوة الشهوانية،

إن "العدالة" وهي أعلى الفضائل الأخلاقية وأهمها عند أفلاطون لا يمكن أن تتحقق داخل النفس الإنسانية إلا بتحكم العقل – إذا تحققت فيه فضيلة الحكمة – في القوتين الأخريتين، إذ أن تحكم العقل في الغضب يحقق فضيلة الشجاعة، وتحكمه في الشهوة يعنى تحقق فضيلة العفة.

وهكذا نجد أفلاطون متل أستاذه سقراط يرى ـ رغم طريقته المختلفة في التحليل ـ ضرورة إعمال العقل فى السلوك حتى تتحقق الأخلاقية في الإنسان ويكون عادلاً مع نفسه. وهذه

العدالة مع النفس تتحفق إذا ما استطاع الإنسان العاقل أن يقيم التوازن بين قواه النفسية بتحقيق كل منها لوظيفتها وهي متحلية بفضيلتها، فالقوة العاقلة تتأمل لكن بالحكمة، والقوة الغضبية تغضب لكن دون افراط وبشرف، والقوة الشهوانية تشتهى لكن دون افراط أي بعفة. انه إذا ما تحققت فضيلة العدالة داخل نفس الانسان على هذا النحو المتوازن لتحققت سعادته القصوى. إن حياة الفضيلة عند افلاطون هي الحياة السعيدة، إذ أن حياة الفضيلة والسعادة أشبه بوجهي العملة عنده كما كان نفس الشيء عند أستاذه سفراط.

وهنا يمكننا الانتفال من الحديث عن النفس الإنسانية ونظرية أفلاطون الأخلاقية إلى نظرياته السياسية وخاصة نظريته في "الدولة المثالية"، لأن تحقيق العدالة داخل الفرد هو الصورة المصغرة لما يريد أفلاطون تحقيقه في الدولة المثالية.

يوضح أفلاطون فكرته عن العدالة في الدولتمون خلال الوظيفة أو التخصص، فكل فرد مؤهل بالطبيعة لآداء وظيفة معينة، ولا تتحقق العدالة إلا في مجتمع يتألف من صنوف مختلفة من الناس كل منهم مؤهل لأداء وظيفة معينة حسب ما

جبل عليه من مواهب فطرية بحيث يحدث التكامل بين هؤلاء الناس بتلبية احتياجاتهم المادية والمعنوية بما يؤدونه من وظائف متباينة وفقاً لتلك المواهب الفطرية.

وفي ضوء ذلك الفهم يقدم أفلاطون تصوره للعدالة في الدولة على أنها "إعطاء كل فرد ماله وأن يقوم بما عليه"، أما "ما للفرد" هنا فهو أن تتيح له الدولة فرصة العمل حسب حالته الكائنة بالفعل في ضوء مواهبه ومؤهلاته ومرانه. أما المقصود "بما عليه" فهو أن يؤدي هذا العمل بأمانه واخلاص شديدين، ولا يتضح أهمية ومعنى هذا التعريف للعدالة إلا إذا عرفنا أن صاحبه يميز في الدولة بين طبقات ثلاثة مرادفة لتمييزه السابق بين قوى ثلاثه في النفس الفردية، وهذه الطبقات الثلاثة هي؛ طبقة الحكام وهي تقابل القوة العاقلة من النفس، وطبقة الجند وهي تقابل القوة الغضبية، وطبقة المنتجين وهي تقابل القوة الشهوانية من النفس. ولكي تتحقق العدالة في الدولة كما تحققت في الفرد فلابد أن تودي كل طبقة من هذه الطبقات وظيفتها على الوجه الأكمل على أساس أن يتحلي أفر إدها بالفضائل، اذ تؤدى طبقة الحكام وظيفتها وهي الحكم على أساس من تحليها بفضيلة الحكمة، وتؤدى طبقة الجند وظيفتها وهي الدفاع عن الدولة على أساس من تحليها بفضيلة الشجاعة، وتؤدى الطبقة الثالثة وظيفتها في انتاج الخيرات المادية في الدولة من زراعة وصناعة وحرف متباينه إذا ما تحلى أفرادها بفضيلة العفة.

وينبغي أن نلاحظ هنا أن الفصل الصارم الدقيق بين هذه الطبقات الثلاث ليس دعوة إلى النظام الطبقي بصورته المعروفة والشائعة في الفكر السياسي والاجتماعي الحديث إذ أن الانتساب إلى هذه الطبقات عند أفلاطون ليس مجرد وراثة لأن المثل الأعلى المنشود لديه هو المجتمع الذي يحقق السعادة لكل افراده بحيث يتاح لكل طفل يولد فيه الانتفاع بأرقى أنواع التدريب الذي يتلاءم مع طبيعته بحيث يصبح مواطناً صالحاً له وظيفته الخاصة في الدولة بحسب مواهبه وما يتلقاه من تدريب.

ولكن ما السبيل الذي يراه أفلاطون ضرورياً لتحقيق هذا التوافق التام بين الأفراد والطبقات وما يرتقب أن يشغله هؤلاء الأفراد من وظائف عامة في الدولة؟

انه يرى امكانية تحقيق هذا التوافق المطلوب بطريقتين، فإما أن تزال العوائق الخاصة التى تعترض قيام هذا المجتمع المثالي، وأما أن نغرس ما نطمح إلى تحقيقه فى هذا المجتمع فى الفرد منذ طفولته حتى يصبح مواطناً صالحاً. والطريفة الأولى تؤدي إلى ما سمي عنده بنظرية الشيوعية، والطريقة الثانية تؤدى إلى نظريته فى التربية.

أما نظريته في الشيوعية فتتلخص في أنه وجد أن فساد الدول يبدأ من فساد طبقة الحراس فيها (وهذه تسمية شائعة عنده يشير بها إلى طبقتى الحكام والجند). وفي تحليله لأسباب فساد الحكام والجند وجد أنه الصراع بين أفرادهما على الملكية أو على النساء.

ومن ثم فقد قرر أن الحل السريع لإزالة أسباب هذا الصراع هو إلغاء الملكية وإلغاء الزواج، وعلى ذلك اتخذت نظريته في الشيوعية شكلين أساسيين هما: شيوعية الملكية وبمقتضاها تحرم الملكية الخاصة لأفراد هاتين الطبقتين (الحكام والجند) بكافة أشكالها سواء كانت أموالاً أم عقارات وخلافه على أن تقوم الدولة برعاية هؤلاء الأفراد وتلبية كل حاجاتهم وتوفيرها لهم. أما الشكل الثاني فهو شيوعية النساء وهو يقوم على إلغاء نظام الزواج الفردي والاستعاضة عنه بالزيجات

الموجهة من قبل الدولة لانتاج أصلح سلالة ممكنه، إذ تتم هذه الزيجات في أوقات معينة وعن طريق الانتضاب الذي تفوم به هيئة تابعة للدولة.

وعلى ذلك يتضح أن شيوعية أفلاطون كانت ذات أهداف سياسية بحته أساسها محاولته الحفاظ على وحدة الدولة وتجنب كل أسباب الصر اع داخل أهم طبقاتها. وبالطبع فإن افلاطون هنا قد تابع منطق العقل إلى النهاية ولم يراع أن للفرد أبا كانت الطبقة الكائن فيها رغبات فطرية لا يمكن تجاهلها أهمها الملكية والنزوع إلى الزواج الفردى. كما أن ما تصور أنه قد يكون حلاً شافياً للمشكلة قد يكون هو نفسه السبب في صراعات ومشكلات جديدة.

ولكن على أى حال، فالحق أن أفلاطون على الرغم من الأهمية التى علقها على السيوعية كوسيلة لازالة العقبات التى تعترض تأدية رجل الدولة وظيفته على الوجه الأكمل، فإنه قد ركز أكثر على النظام التعليمي التربوي كوسيلة إيجابية تستطبع بها الدولة تربية أولادها وتأهيلهم ليؤدوا وظائفهم على أرقى صورة دون مساس بحقوقهم الطبيعية.

وعلى ذلك فقد ركز أفلاطون على النظام التعليمي المتربوي في محاورة "الجمهورية" لدرجة جعلت روسو وللسوف النتوير الشهير في العصر الحديث ويقول أنها لم تكن كتاباً في السياسة بل كانت أعظم ما كتب في نظام التربية والتعليم على الاطلاق، وقد جاءت مراحل التعليم فيها أربعة على النحو التالي:

أولها: مرحلة تبدأ منذ حداثة الطفل وتستمر حتى بلوغه سن الثامنة عشرة، وفيها يبدأ القائمون على هذا النظام بالفصل بين كل الاطفال المتقدمين على أساس صلاحيتهم الجسمية وليس على أساس طبقى وبعد أن يفرزوا الأجدر من هؤلاء الأطفال يتعهدونهم بالرعاية على أساسين: سلامة الجسم وتكون بممارسة التمرينات الرياضية والأخذ بنظام غذائي متكامل، وسلامة النفس وتكون بتغذيتها بالآداب والفنون الراقية التي من شأنها تهذيب النفس وترقية الذوق.

وثاني هذه المراحل، مرحلة تبدأ من سن الثامنة عشرة وتستمر إلى سن الثلاثين، وهذه تنقسم إلى قسمين، فمن الثامنة

عشرة إلى العشرين يخضع الفتيان والفتيات التدريبات العسكرية الشاقة، فإذا ما بلغوا سن العشرين فصل الاجدرون منهم على حده لينتقلوا إلى القسم الثاني الذي يدرسون فيه إلى سن الثلاثين العلوم الرياضية (الحساب – الهندسة – الفلك – الموسيقى) التى من شأن در استها في نظر أفلاطون تدريب هؤلاء على استخدام الاستدلالات العقلية والتأمل ومن ثم تتمي فيهم القدرة على تلقى العلوم الفلسفية فيما بعد.

أما المرحلة الثالثة، فتمتد من سن الثلاثين إلى سن الخامسة والثلاثين وهذه السنوات الخمس تخصص لدراسة الفلسفة والجدل ليجيد الدارسون رجالاً ونساءً - الذين تربوا على حب الحق وعزة النفس وضعف الشهوة - فهم الحقيقة والدفاع عنها.

أما المرحلة الرابعة، فتبدأ من سن الخامسة والثلاثين وتستمر حتى الخمسين فيزج فيها بمن اجتازوا الاختبارات الخاصة بالمراحل السابقة في الحياة العامة فيتولوا المناصب الادراية العليا في الدولة لكي يكتسبوا الخبرة العملية بالحياة

السياسية ويتعودوا الإتصال بالناس وحل مشاكلهم، ومن يجتاز هذه المرحلة بنجاح فقد امتاز في العمل كما امتاز من قبل في التعليم النظري، ومن ثم يكون مؤهلا لتولى مهام الحكم،

وهنا نكتشف الغرض من هذا النظام التربوي الطويل والشاق عند أفلاطون، أنه تأهيل الحكام الفلاسفة، لقد استهدف النظام التعليمي إذن تخريج هؤلاء الحراس (من جند وحكام) وقد ز الت من نفوسهم كل شرور الطمع والفساد، وتدربوا على أن يكونوا فلاسفة لا ينشغلون إلا بتأمل الحقيقة وفعل الخير. إنهم عرفوا مثال العدالة ومثال الدولة تدربوا على الحياة السياسية العملية بشغلهم الوظائف العليا فيها. ولذلك يكونوا هم رأس الدولة وحكامها وتكون حكومتهم هي الحكومة المثالية للدولة المثالية عند افلاطون. ولقد أدرك فيلسوفنا بحسب الواعبي ونظرته التاريخية الثاقبة رغم كل ما قدمه من ضمانات للعدالة في الدولة المثالية أن هذه الحكومة المثالية حكومة الفلاسفة قد يتطرق إليها الفساد بعد عدة أجيال بفعل الواقع المتغير وتأثيره على طبائع البشر فقدم تصوراً لانتفال هذه الحكومة إلى صور عديدة من الحكومات الفاسدة على النحو التالي:

#### ١ - حكومة الأرستقراطية الحربية:

وهذه أول الحكومات الفاسدة حيث يخضع العفل فبها للحماسة أوللقوة الغضبية، ويحدث نتيجة للزيجات الخاطئة أن يعقب الحكام الفلاسفة نسلا لا يمانل طبيعنهم في الاصالة والامتياز. ومن ثم يتولى هؤلاء الحكم وهم من لا يسعون إلى طلب الحكمة بل بغلب عليهم الحماسة للحرب نتيجة ميلهم إلى تحقيق المجد العسكري وليس إلى صلاح أحوال الدولة والعمل لخيرها.

#### ٢ - حكومة الأوليجاركية:

ان التدهور حينما يصيب الحكومة السابقة، يتحول المثل الأعلى لدى أفرادها من تحقيق المحد العسكري إلى تحقيق الثراء وكنز النروات ومن ثم يصبح الحكام هذا أوليجاركيون جشعون كل هدفهم جمع اكبر قدر من الثروة عن طريق فرض القوانين التي تحفق لهم ذلك وفي ظل هذه الحكومة بصبح الجميع عبيداً للمال، وينقسم المجتمع إلى فئتين، فئة تمتلك كل الشروة وهي قليلة العدد، وفئة أخرى هي الأكثر عدداً لا تملك من الثروة شيئاً وإن كانت تمتلك القدر الأكبر من الفضيلة.

#### ٣- حكومة الديمقراطية:

ولما كان الصراع بين هاتين الفئتين حتمياً، ففي النهاية تتتصر الأكثرية من الفقراء ويستولون على الحكم بعد اعتقال أعدائهم من الأوليجاركيين، ويكونون حكومة ديمقر اطية وهي غالباً ما تختار بالقرعة من عامة الناس ويصرح للجميع في ظلها بحرية الكلام والفعل، ومن ثم تنطلق كل الشهوات ببلا تمييز وبلا تنظيم، ويصبح النظام في ظل هذه الحكومة كما يصوره أفلاطون كالثوب المزركش بكل الألوان لكنه في الواقع يجيز كل شيء تحت شعار الحرية فينقلب النظام إلى فوضى مما يؤدى إلى ظهور حكومة الطغيان.

#### ٤ - حكومة الطغيان:

وهذه هي أسوأ أنواع الحكومات على الاطلق، حيث أن الشعب فيها عادة ما يختار شخصاً لفضله وينصبه قائداً ويضفي عليه قوة وسلطاناً حتى يكبح جماح الفوضى ويعود الجميع إلى النظام، لكن سرعان ما ينقلب هذا القائد إلى طاغية يستأثر بالسلطة بعد أن يمكن لنفسه ويلجأ إلى وسائل عديدة لإدامة هذا الاستئثار بالحكم فيشن الحروب على جيرانه، ويقطع رأس كل

منافس أو معارض لحكمة ويبعد كل الفضلاء عن دولته، ويحيط نفسه بجنود مرتزقة ليحمونه من انتقام شعبه .. وفي ظل هذا الحكم يجد الجميع انفسهم وقد خضعوا لأسوأ أنواع الحكم، ويأبى الجميع الخضوع لأن نظام أوقانون حتى الحيوانات تثور على أوضاعها لأن الطاغية يحكم بمقتضى شهوة الشر والعدوان فتختفى العدالة ويسود الظلم والتعاسة.

# الفصل السادس

أرسط و والإتجاه نحو إقامة التوازن بين الواقع والمثال

# أرسطو

### والإتجاه نحو إقامة التوازن بين الواقع والمثال

### أولاً: مكانته الفكرية:

لقد احتل أر سطو في تاريخ الفكر الغربي خاصة والإنساني عامة مكانة كبرى لاتقل عن المكانة التي احتلها أستاذه أفلاطون ان لم تزد في مواضع معينة، وذلك على الرغم من أن أرسطو (الذي عاش فيما بين عامي ٣٨٤ و ٣٢٢ ق . م) ظل تلميذاً لأفلاطون حوالي عشرين عاماً هي أخصب سنوات العمر الفكرية حيث مات الأستاذ وكان التلميذ في حوالي الأربعين من عمره.

ولقد استطاع التلميذ الفذ أن يتجاوز احترامه الشديد لأستاذه ولآرائه الفكرية وأن يشكل مذهبا فلسفياً ضخماً كما شكل مدرسة علمية اتجهت نحو الدراسة التجريبية للواقع، وذلك ما أهمله أستاذه تماماً. فكان ذلك الإهتمام بالواقع والأخذ عنه هو ما ميز مذهبه الفلسفي والعلمي عن مذهب أستاذه الدي اتسم بالمثالية كما رأينا من قبل.

وقد عبر برتراند رسل - وهو واحد من أهم الفلاسفة الغربيين المعاصرين \_ حينما أرخ للفلسفة عن مكانة أرسطو الفكرية بقوله "أنه في در استنا لفيلسوف عظيم منل أر سطو بصفة خاصة لابد من دراسته على وجهين؛ فندرسه بالنسبة لأسلافه وبالنسبة لمن جاءوا بعده، أما بالنسبة لأسلافه فله عدد ضخم من الحسنات، أما بالنسبة لمن جاءوا بعده فله عدد لا بفيل عن ذلك ضخامة من السيئات ولو أن تبعة سيئاته تقع على عانقهم أكثر مما تقع على عاتقة هو، فقد جاء في ختام الفترة المتميزة بالأصالة من تاريخ الفكر اليوناني، ثم مضى بعد مونه ألفا عام قبل أن ينحب العالم فيلسوفا يمكن أن يدنو منه في مكانته، وفي أو اخر هذه الحقبة الطويلة كان نفوذه قد بات في العلم وفي الفلسفة على السواء عقبة كؤودا في سبيل التقدم، فمنذ القرن السابع عشر ترى كل خطوة تقريبا من خطوات التقدم العلمي، مضطرة أن تبدأ بالهجوم على رأى من الاراء الأر سطية".

وأعتقد أن هذه الشهادة من رسل تؤكد لنا مدى أهمية أرسطو الذي تقاسم هـو وأستاذه أفلاطون التأثير على كل ما شهده العالم من فلاسفة حتى الآن سواء بالإيجاب أو بالسلب.

وعلى أى حال فلنحصر حديثنا هنا عن دوره فى الفكر البونانى الذي كان دوراً ضخماً وعظيماً ختم أزهى مرحلة فكرية شهدها العالم، فما هو هذا الدور الذي اضطلع به أرسطو؟

لكى يتضح لنا طبيعة هذا الدور ينبغي أن ندرك أن المشروع الحضاري للأمة البونانية كان مشروعا فلسفياً فى المقام الأول رغم اختلاف صيغ التعبير عنه من فلسفة وآداب وفنون وعلوم، وكان الإنجاز الذي قام به أرسطو تتويجاً تنظيرياً مجرداً لكل جوانب هذا المشروع.

#### ثانياً: فضل أرسطو على سابقيه:

لقد أسلم المشروع الفلسفي اليوناني نفسه لأرسطو على نمطين متعارضين؛ النمط الأول عبر عنه الإتجاه المادي الذي بدأه فلاسفة أيونيا من الطبيعيين الأوائل حيت امتزج لديهم التفسير الحسي المادي ببعض العناصر الأسطورية الخرافية الخيالية، ثم استكمله الطبيعيون المتأخرون حيث تخلص ديمقريطس ومدرسته الذرية من تلك العناصر الأسطورية وأحكموا التفسير المادي للعالم الطبيعي على أساس الذرات، كما دعم بروتاجوراس تلميذ ديمقريطس وأتباعه من السوفسطانيين هذا الاتجاه المادي في تفسير العالم الطبيعي بنظرية في المعرفة أكدت على نسبية الوجود والأخلاق.

أما النمط الثاني، فقد عبر عنه الاتجاه المثالي الذي بدأه فيثاغورس ومدرسته حيث اختلط لديهم التفسير الرياضي للعالم بعناصر أسطورية دينية بدأت تتقلص على يد بارمنيدس وتلاميذه من الإيليين، ثم تبلور هذا الاتجاه على يد سقراط الذي فصل بين طبيعة النفس والعقل وبين طبيعة المادة والجسد، وبلغ ذروته عند أفلاطون الذي جعل من عالم المعقولات (المثل) عالماً مفارقاً وتضاءلت بجواره تماماً أهمية العالم المحسوس والأشياء المادية فصارت ظلالاً وأشباحاً.

من هنا كان على أرسطو وهو "العقل" و "القراء" كما أطلق عليه أفلاطون أن يقوم بمهمة مزدوجة؛ إذ كان عليه أولاً أن يحد من تطرف أتباع الإتجاهين الذي كان كلاهما يقلل من شأن الآخر، وكان عليه ثانياً أن يستكمل النقص في كليهما بتبني الأفكار الإيجابية من الإتجاهين بحيث أصبح الأقرب إلى الحقيقة لدية دائماً هو المزج بين المحسوس والمعقول، بين الجسم والنفس، بين المادة والصورة، بين الواقع والمثال.

## ثَالثاً: نظريته في العلم والمعرفة:

وقد نجح أرسطو إلى حد بعيد في مهمته تلك وكان مفناح نجاحه ما ابتدعه من اصطلاحات فلسفية جديدة عبرت بقوة عن هذا المزج الدي أراد إقامة البناء الفلسفي الجديد على أساسه خاصة اصطلاحاته الميتافيزيقية – الفيزيقية "الوجود بالقوة" أو "ألمادة"، و "الوجود بالفعل" أو "الصورة" كما كان ألة هذا النجاح هو ذلك المنهج العقلي الصارم الذي ابتدعه أرسطو بمستوييه البرهانيين؛ القياس والإستقراء.

ولما كان للمنهج الأسبقية المنطقية، فقد أولاه أهمية خاصة جعلته محور الإرتكاز في فلسفته وعلمه على السواء. وقد وضع منطقة أو بالأحرى بنى نظريته عن العلم على مستويين؛ مستوى سلبي تمثل في ذلك الجانب النقدي من منهجه حيث ركز على نقد النمط العلمي السائد والذي كان جوهره الجدل، فكشف في "الأغاليط السوفسطائية للسوفسطيقا" عن الجدل المغالطي المجادلات عن طريق اللعب بالألفاظ اللغوية سواء من حيث أنها مجرد ألفاظ أو أقوال أو من حيث المعنى، وقد نجح أرسطو في بيان تلك المغالطات سواء في القول أو خارج القول (المعنى) وعدها في ذلك الكتاب.

كما أوضح فى كتابه "الجدل ما الطوبيقا" الصورة الصحيحة للجدل باعتباره نوعاً من الأقيسة يبدأ من مقدمات شائعة أو مشهورة، ورغم أنه قد قنن الجدل وأوضح صورة القياس الجدلي وموضوعاته وفوائده إلا أنه لم يعتبره علماً بل اعتبره مجرد فن يستد على مقدمات ظنية زائعة كما قلنا.

وقد تكفل بالقضاء على السوفسطائيين تماماً، فلم نعد نسمع عن معلمين سوفسطائيين في عصر أرسطو، حيث كانت قد انتهت مهمتهم التنويرية بمحاربة سقراط وأفلاطون لهم واتهامهم بالإتجار بالأفكار وبأنهم مخادعون، وكان الفضل لأرسطو من بعدهما حيث تكفل بالكشف عن كيفية هذا الخداع السوفسطائي في "السوفسطبقا" وقنن الجدل في "الطوبيقا".

أما الجانب الإيجابي، فقد وازن فيه أرسطو بين العلم الإستنباطى البرهاني، والعلم الإستقرائي، وجعل من الاستقراء مقدمة ضرورية القياس، فإن كان الإستقراء مبنى على المشاهدات والملاحظات الحسية فإنه لا يكتمل إلا حينما يصاغ ميئة أقيسة، فالفياس كان الصورة المثلى للصياغة العلمية ي نظره، كانت تلك هي الصورة التي رسمها أرسطو للتقدم في لعلوم الطبيعية وعلوم الحياة.

أما التقدم في العلوم الرياضية، فقد ألمح أرسطو \_ رغم عدم تخصصه فيها \_ إلى أن تقدمها مرهون بمدى استطاعتها تحقيق الصورية الكاملة ولم يكن غريباً أن يركز على الإستنباط الصوري الرمزي في نظريته عن القياس البرهاني، وقد نجح اقليدس في استلهام تلك النظرية الأرسطية حينما قدم نظريته الإستنباطية الشهيرة في الهندسة.

على هذا النحو، نجح أرسطو ... في علمه ومنطقه ... في إقامة التوازن بين دور الإستقراء ودور القياس، وجعل من نظريته عن العلم امتداداً لنظريته في المعرفة التي دعى فيها إلى أدوار متوازنة للحس والعقل، فقد كان يدرك أن الحواس هي سبيلنا إلى معرفة عناصر العالم الخارجي وظواهره وهي أساس تكون انطباعاتنا الأولية عنه، كما كان يرى أن باستطاعة العقل فهم هذا العالم الخارجي من خلال قوانين ومبادئ عقلية نظرية لا تستطيع الحواس تقديمها إليه، ولذلك فقد اختلف عن أفلاطون وكل الفلاسفة العقليين حينما أوضح أن للحواس دوراً هاماً لا يمكن اغفاله في معرفتنا بالعالم الخارجي. كما اختلف مع بروتاجوراس وكل الحسيين الذين غالوا في اتجاههم الحسي

فأنكروا أى امكانية لدى العقل في صياغة مقولات نظرية يفسر من خلالها العالم الخارجي بعيداً عن ما تنقله إليه الحواس.

وعموماً فقد توسط أرسطو بين الإتجاهين، حينما قرر أنه على حين تدرك الحواس كل ما هو جزئي، يدرك العقل الماهيات الكلية التي لا يمكن أن تكون موضوعاً للإدراك الحسي.

## رابعاً: نظريته في الوجود:

وقد استكمل أرسطو المشروع الميتافيزيقي بنفس الصورة، حيث ألف بين المادة والمثال (أو الصورة بتعبيره)، بنظريته عن الوجود بالقوة والوجود بالفعل، فقد استطاع أن يزيل التناقض بين التيار المادي والتيار المثالي، فلم يوافق أفلاطون على افتراضه أن الحقيقة لا توجد إلا في ذلك العالم المفارق (عالم المثل)، كما لم يوافقه على اقتران الحقيقة بالوجود في عالم المثل، ومن خلال نقده لنظرية المثل الأفلاطونية على أساس عدم فعالية المثل في العالم المحسوس حيث أنها فعالية متخيلة لأن المثال الأفلاطوني ليس علمة مباشرة لأى شميء

محسوس، كما أن ماهية أى شيء كامنة فيه وليست مفارقة له كما أكد أرسطو بنظريته عن التحام الصورة بالمادة فى كل أشياء هذا العالم الطبيعي، فلا صورة بدون مادة، ولا مادة بدون صورة، ولا يستثني من ذلك إلا الإله الذي هو الصورة الخالصة المفارقة التي لايشوبها المادة، فإله أرسطو هو المحرك الذي لا يتحرك ومن ثم فهو صورة خالصة وعقل خالص لا يعقل إلا ذاته.

ومن هنا فقد أضفت ميتافيزيقا أرسطو المعقولية على العالم المحسوس، حيث اعتبر أن من الجواهر ماهو جزئي وما هو كلي، وأن كل موجود جزئي له صورته الخاصة أى فيها ماهيته التي هي في المقام الأول ماهية النوع التي تظهر في جزئياته، ولم يعد هناك حاجة لأن نفترض عالماً مفارقاً توجد فيه هذه الماهيات أو الصور.

## خامساً: فلسفته الأخلاقية:

ولقد انعكست آثار هذه النظرة الأرسطية التي تزاوج بين المحسوس والمعقول في المعرفة والعلم، بين المادة والصورة

فى فلسفة الطبيعة والميتافيزيقية، انعكست على مذهبه الأخلاقي والسياسى، حيث تبني أرسطو نظرية أخلاقية تزاوج بين الواقع والمثال، فقد دعى إلى نوعين رئيسيين من الفضائل، الفضيلة الأخلاقية، والفضيلة النظرية.

أما الأولى فقد استند فيها على نظريته السهيرة في، "الوسط الأخلاقي" حيث عرف فيها الفضيلة أنها الحد الوسط بين طرفين كلاهما مرذول؛ فالشجاعة حد وسط بين رذيلتبن هما الجبن والتهور، والكرم حد وسط بين رذيلتين هما الإسراف والنقتير .. إلخ. وهكذا يكون الإنسان فاضلا حينما تنمو لديه ملكة الإختيار التي بفضلها يكتسب ذلك التحسن في سلوكه بفضل اختيار دائم لطريق الفضيلة الذي هو غالباً في ذلك الحد الوسط. ولم ينس أرسطو في إطار تمحيصه لنظريته في الفضيلة الأخلاقية أن يوضح أن ذلك الوسط ليس حسابياً. فالفضيلة ليست بالضبط على مسافة متساوية بين الطرفين المرذولين، فهذا الوسط نسبي، فالشجاعة مثلاً تكون بالنسبة للجبان ميل نحو التهور، إذ لن يكتسب الجبان فضيلة الشجاعة إلا بالاتجاه نحو التهور وهو ان يصبح متهوراً بالطبع، لكنه في

هده الحالة سيكون شجاعاً ويتخلص من جبنه وهي بالنسبة للمتهور على العكس من ذلك حيث تكون بالحد من تهوره واتجاهه نحو الجبن.

وهكذا يكون اكتساب الفضيلة بمحاولة التوسط بين الطرفين إذا كان المرء بطبيعته وفطرته معتدلاً، أما إذا كان بطبيعته وفطرته يميل إلى أحد الطرفين فيكون اكنسابه للفضيلة كحد وسط بالاتجاه نحو الطرف الآخر.

وقد نبه أرسطو إلى قضية أخرى \_ أعفته من كثير من الإنتقادات التى وجهت إليه عن جهل بما كتب \_ حيث أوضح أن من الفضائل الأخلاقية ما لا يمكن أن تكون حد أوسط بين الطرفين؛ فالصدق مثلاً ليس إلا ضد الكذب، وكذلك فإن من الرذائل مالا يمكن أن تكون أطرافاً لفضائل، فالقتل والزسى والسرقة هي رذائل على طول الخط وهي بطبيعنها المرذولة لا يمكن أن تكون طرفاً لإحدى الفضائل.

وعلى أى حال، فإن نظرية أرسطو فى الفضيلة الأخلاقية تمثل الجانب الواقعي من نظريته الأخلاقية عامة، ففد كانت نتيجة لتحليلاته لما شاع بين الناس عن الفضيلة والشخص

الفاضل، حيث انتهى إلى وضع ضوابط الفضيلة تمثلت في نظريته السابفة عن "الوسط الأخلاقي". أما شروط الفعل الفاضل فقد تبلورت لديه حينما تساءل: هل كل من يقال عنه أنه فاضل يعد فاضلاً حقاً؟!

وكانت إجابته: أنه لا يمكن أن نعد كل من سلك طريق الفضيلة فاضلاً، إذ من الممكن ـ كما يؤكد فيلسوفنا ـ أن يسلك الإنسان طريق الفضيلة مصادفة ودون دراية أو علم، والفضيلة كما يراها أرسطو ليست مجرد سلوك عشوائي، بل أن الشخص الفاضل لا يكون كذلك إلا إذا تضافر لديه السلوك مع العلم، المعنى الفضيلة ومعرفة ماهيتها، فليس فاضلاً من يسلك طريق الفضيلة دون أن يعرف نظرياً ماذا تعنى الفضيلة.

وكذلك من شروط الفعل الفاضل أن يمارسه صاحبه باستمرار، فلا يكون سلوكه طريق الفضيلة صدفة لا تتكرر، فالعالم بمعنى الفضيلة يختار دائماً طريقها فيكتسب سلوكه هذا استمرارية لا تتوقف، ولا يكون الفاضل فاضلاً - كذلك - إلا إذا أراد واختار عن وعي طريق الفضيلة، فالإرادة والإختيار شرطان ضروريان نحو سلوك طريق الفضيلة، أما الاختيار فهو

اختيار عاقل وواعي وترشيد لتلك الإرادة الغريزية، ومن هنا كانت الفضيلة الأخلاقية عند أرسطو متمثلة في تحكم العقل في الشهوة، فهي فضيلة أساسها الإختيار العقلي لذلك "الحد الوسط" ثم سلوك طريقه باستمرار.

ولكن إذا ما سألنا أرسطو عن أعظم الفضائل في رأيه، فهي لن تكون إحدى الفضائل الأخلاقية، فرغم أهمية الصداقة والعدالة والصدق والعفة والكرم والشجاعة في حياة الناس والمجتمع المدني إذ لاتتصور الحياة الإجتماعية بدونها، إلا أن أعظم الفضائل في اعتقاده هي "فضيلة التأمل النظري"، لأنها تمثل فضيلة العقل الإنساني بما هو كذلك، فإن كانت الفضيلة الأخلاقية في كل صورها تمثل ـ كما أوضحنا ـ تحكم العقل في الشهوة، فإن هذه الفضيلة النظرية هي فضيلة العقل بما هو عقل بعيداً عن رغبات الجسد والتحكم فيها.

ولقد أجهد أرسطو نفسه في تقديم حججه وبراهينه على أهمية الفضيلة النظرية وسمو مكانتها حيث أوضح أن العقل هو ما يميز الإنسان عن الحيوان. وإن كان الإنسان هو الحيوان

الوحيد الأخلاقي بما يملكه من عقل يستطيع التحكم في الشهوة وكبح رغبات الجسم وتنظيمها، إلا أن هذه الأخلاقية تكون ناقصة ان لم يكن للعقل فضيلته الخاصة - التي تعبر عن قيامه بوظيفته على الوجه الأكمل - وتلك الفضيلة هي بالطبع "التأمل النظري الخالص". ولا شك لدى أرسطو في أن التأمل النظري هو أهم أفعال العقل حيث فيه يتشبه الإنسان بالإله، فالإنسان حينما يمارس التأمل إنما يمارس فعلا إلهيا، فالإله الأرسطي كائن متأمل لكنه لا يتأمل إلا ذاته.

وقد فضل أرسطو "التأمل" واعتبره أسمى الفضائل لأن موضوعه أسمى موضوع ممكن للمعرفة الإنسانية، أنه تأمل الماهبات واستخلاصها من عالم الأشياء من جهة، وتأمل ماهية الإله من جهة أخرى، فلولا قدرة الإنسان على التأمل النظري المجرد ما عرف الإله. هذا فضلاً عن أننا بالتأمل – في رأى أرسطو – نحقق فعل التفلسف ونصبح على وعبى بالعالم وبماهية الأشياء ونعرف الوجود الإلهي، فالفلسفة هي العلم الأسمى والأرقى والأفضل.

وهكذا استطاع أرسطو أن ينفلنا من الفضيلة الأخلاقية التى نعيش بمقتضاها وسط المجتمع والناس باعتبارها لاتمارس إلا بينهم – معهم وبهم – ولذلك كانت مكانتها أقل في رأيه؛ لأنه لو لم يكن المجتمع والناس لما أصبح الشجاع شجاعاً، ولما أصبح الكريم كريماً، فهى فضائل لا يتحقق بمقتضاها للإنسان الحرية والإستقلال، على حين أن الإنسان في الفضيلة النظرية يحفق أسمى قدر من الإستقلال والحرية حينما يمارس فعل التأمل.

استطاع أرسطو أن ينقلنا من ذلك النوع الأخلافي للفضيلة إلى ما جعله أسمي مكانة وأرفع منزلة، إلى الفضيلة النظرية التي يتحقق بمقتضاها ماهية الإنسان والغاية من وجوده، وتحقق له الإستقلال عن المجتمع والناس، والخلو إلى عقله الواعي فقط فيصبح حراً طليقاً، يرتفع إلى آفاق أرحب، يتشبه بالإله، ويحقق الخلود.

وهكذا امتزجت التحليلات الواقعية بالمثال الأخلاقي عند فيلسوفنا، فأصبح كما يفولون أكثر تطرفاً من أستاذه أفلاطون، فإذا كان الأخير قد قال بأن الخير الأقصى للإنسان هو مزيج

من حياة اللذة الحسية وحياة التأمل العقلي على أن يكون للتأمل الأولوية والغلبة على حياة اللذة، فإن أرسطو فرق تماماً بين حياة التأمل النظري وحياة العمل، واعتبر أن الخير الأقصى للإنسان هو أن يعيش وفقاً لأسمى قواه العاقلة، قوة التأمل النظري الخالص، فهو حينذاك سيحقق في اعتقاده أعظم درجات اللذة والإستقلال.

### سادساً: فلسفته السياسية:

وعلى نفس النمط، كانت فلسفة أرسطو السياسية؛ حيث حاول كذلك التوفيق بين الواقع والمثال، بين محاولة رصد الواقع السياسي وإصلاح ما يمكن إصلاحه فيه، وبين رسم معالم مدينة فاضلة مثالية كانت أكثر استحالة للتطبيق من مدينة أفلاطون المثالية إذا ما وضعنا في الإعتبار خريطة الواقع السياسي الذي عاشه أرسطو ولم يراه أفلاطون، فقد عاش عصر الإمبراطورية المقدونية في حين لم يكن أستاذه قد رأى أكثر من نظام دولة المدنية.

لقد بدأ أرسطو تحليلاته السياسية من الواقع السياسي حيث قام بمعاونة تلاميذه بجمع أكثر من مائنة وخمسين دستور آ ضمنها كتابه "الدساتير" أو "النظم السياسية" وقد ساعده ذلك على التحليل الصحيح لأحوال الدول والحكومات وتقديم نظريات سياسية بارعة في ذلك العصر كان أكثرها اشراقاً تمييزه بين الدولة والحكومة؛ فالدولة هي مجموع المواطنين بينما الحكومة هي مجرد هيئة من هيئات الدولة الثلاث. ومن ثم اكتشف أرسطو فكرة سلطات الدولة وضرورة الفصل بينها، "ففي كل دولة ثلاثة أجزاء إذا كان الشارع حكيماً اشتغل بها فوق كل شيء ونظم شئونها ومتى أحسن تنظيم هذه الأجزاء الثلاثة حسن نظام الدولة كلها بالضرورة، والاتختلف الدول في حقيقة الأمر إلا باختلاف هذه العناصر الثلاثة، الأول من هذه الأمـور هو الجمعية العمومية التي تتداول في الشئون العامة، والثاني هو هيئة الحكام النبي يلزم تنظيم طبيعتها واختصاصاتها وطريقة التحيين فيها، والثالث هو الهيئة القضائية".

أما الجمعية العمومية (السلطة التشريعية) فهي تتكون من مجموع المواطنين، فهى "تقرر على وجه السيادة السلام والحرب، وعقد المعاهدات وحلها، وتصدر أحكام الإعدام والنفى

والمصادرة وتنظر في محاسبة الحكام" "وبحت الحسابات العمومية للدولة" ولا أظن أن مهام السلطة التشريعية في الديمقر اطيات الحديثة تخرج عن هذه المهام الخطيرة التي حددها أرسطو، ويكمن الفرق بين تلك النظم الحديثة ونظامه في أن السلطة التشريعية لديه تتكون من مجموع المواطنين بينما الديمقر اطيات الحديثة تأخذ بالنظام النيابي فتكتفي في الجمعية التشريعية بممثلين عن المواطنين، وقد اعتبر ارسطو نلك السلطة هي "السيد الحق للدولة"، فهي لدبه كما في الديمقر اطيات الحديثة سيدة كل السلطات.

أما السلطة التنفيذية، فقد اكتفى أرسطو ببيان مهامها العامة، فهي تتولى تنفيذ مشروعات الدولة وتكون في خدمة المواطنين، ومنها تتكون كل إدارات الدولة المختلفة، ثم آثار العدبد من التساؤلات حول تلك الإدارات ومن يكونون أعضاؤها، وإلى أي مدة يجب أن يتولى الموظف مهام إدارته؟! وما هي الضوابط التي يجب أن توضع لأداء هذه المهام على الوجه الأكمل؟!.

والإجابة على هذه التساؤلات تختلف باختلاف الدول، فما يجوز بالنسبة لدولة صغيرة قد لا يجدي مع دولة كبيرة، وما ينفع في ظل نظام سياسي معين قد لا ينفع في ظل نظام آخر.

أما بالنسبة للسلطة القضائية، فقد شعله الحديث عن الأنواع المختلفة للمحاكم والاختصاصات الموكلة إلى كل منها، وطريقة تأليفها، وتعيين القضاة. وقد أوضح في حديث عن كل ذلك الفروق الدقيفة بين ما يتم في ظل الدسائير المختلفة للدول.

ولقد قدم أرسطو نظرية في الإقتصاد السياسي حينما قدم أول صورة للربط بين الإقتصاد والسياسة؛ ففي إطار تمييزه بين الملكية الطبيعية والملكية غير الطبيعية قدم نظرية في كسب الأموال وضرورة التمييز بين الطرائق المختلفة للكسب، فالزراعة والرعي والصيد هي وسائل طبيعية للكسب، بينما التجارة ليست كذلك، فاستخدام النقد فيها بديلاً عن المقابضة جعلها نظاماً احتكارياً يجمع من ورائه التجار أموالاً طائلة دون جهد. وقد تطورت هذه النظرية بعد ذلك وشكلت علماً مستفلاً على يد ابن خلدون فيلسوفنا الإسلامي، وأصبح لها اليد الطولي في النظريات السياسية الحديثة خاصة في الفلسفة الماركسية.

ولقد انفرد أرسطو دون سابقيه ومعظم اللاحقين عليه حتى بومنا هذا بنظريته عن "الثورات السياسية"، وأعطاها من الأهمية بحيث خصص لها الكتاب التامن من "السياسة" بأكمله، حيث قدم تحليلاً مسهباً للأسباب العامة للثورات مميزاً بين الأسباب السياسية والإقتصادية والنفسية والإجتماعية؛ فمن الأسباب السياسية، مخالفة الحكومة للمبدأ السياسي الذي قامت عليه وخروجها عنه، فإن كانت الحكومة ديمقر اطية وسلبت من المواطنين حريتهم والمساواة بينهم ثار المواطنون عليها. ومن الأسباب النفسية - الإجتماعية الرغبة في المساواة إن كان السائد حكومة طغيان أو ارستفراطية، والرغبة في اللامساواة ان كان السائد حكماً ديمقر اطياً حيث يثور الأرستقر اطيون بحجة أنهم لا يحصلون على مميزاتهم وحقوقهم كاملة في ظلها. وهكذا فقد يكون طلب المساواة أو المطالبة باللامساواة أحد أسباب الثورات. كما قد يكون الطمع في الحصول علي النثروات ر ومراتب الشرف أحد أسباب الثورات. ولقد أدرك أرسطو كذلك أن عدم انصهار السلالات داخل الدواسة الواحدة قد يكون سببا دائماً للقلاقَلُ والإضطرابات والثورات، كما لم يغفل في تحليلاته بيان علل الثورات في كل نظام سياسي على حدة، فأسباب

الثورة في ظل حكومة الديمقراطية تختلف عنها في ظل الأوليجاركية (حكومة الأغنياء الطامعين)، أو في ظل الارستقراطية أو الملكية ... إلخ.

وكما كشف أرسطو عن العلل المختلفة للثورات تحدث عن كيفية تلافى وقوعها بالنسبة للحكومات وأوضح وسائل الحفظ للحكومات المختلفة، والتي يمكن تلخيصها في ثلاث هي: احترام الحكومة للمبدأ السياسي الذي قامت عليه، فإن كانت ملكية فليحافظ الملك على كرامته وكرامة شعبه وأن يكون شريفاً معتدلاً في ممارسة سلطاته. وإن كانت حكومة ديمقراطية فلتحافظ على مبدأ حرية الأفراد والمساواة بينهم ... إلخ. أما الوسيلة الثانية فهي احترام القانون من الحكومة في كل صغيرة وكبيرة من الأمور، أما الثالثة من تلك الوسائل فهي تربية النشء على المبدأ السياسي للحكومة مما يجعلهم ينشأون على احترام على الحكومة من المبدأ السياسي للحكومة مما يجعلهم ينشأون على احترام نظام الحكم بما غرس فيهم منذ الصغر من حب لمبادئه.

وعلى أى حال، فكتاب "السياسة" يزخر بمثل هذه النظريات السياسية الجديرة بالدراسة والتحليل، ففيه لمس أرسطو قضايا ومبادئ كثيرة شغلت فلاسفة العقد الأجتماعي

المحدثين، هذا ان تغاضينا عن بعض الهنات التي كان أجدر به أن ينأي عنها خاصة نظريته في تبرير الرق واعتبار الرقبق هو "الآلة الحية" لربة المنزل، ونظريته العنصرية في التمييز بين المواطن اليوناني الحر، وبين البرابرة (أي كل ماعدا اليوناني) التي أثبتت فشله في تطبيق منطقه في فلسفته السياسية، فالتعريف المنطقي للإنسان لديه أنه ذلك الحيوان العاقل المفكر، ونظريته العنصرية في الرق أوضحت أنه يؤمن بأن من الإنسان من لا يصلح إلا للرق والعبودية وليس مؤهلاً إلا للأعمال اليدوية الحقيرة، وفي هذا تناقض مع تعريفه المنطقي للإنسان.

وإذا ما غادرنا مع ارسطو الواقع وانطلقنا إلى المثال، وجدناه يتصور على غرار أستاذه مدينة فاضلة يتوافر فيها مجموعة من الشروط وأهمها؛ أن تكون في موقع استراتيجي بحيث تكون سهلة المدخل والمخرج لمواطنيها، صعبة المدخل والمخرج على الأعداء. وتكون لها قاعدة بحرية تستغل بأقصى الطاقة في التجارة والدفاع. أما مساحة هذه المدينة فلا ينبغي أن تزيد على مقدار ما يراه فرد من فوق ربوة عالية من الجهات

الأربع بشرط أن تكون مساحة خصبة يمنلك كل مواطن جزء منها داخل المدينة و آخر على حدودها حنى يهب الجميع للدفاع عنها ضد أي هجوم خارجي.

أما عدد سكان هذه المدينة فبنبغي أن يتوافق مع سعتها، فالجميل كما يفول أرسطو "يننج عادة من توافق العدد والسعة، والكمال للدولة يكون بالضرورة بأن يجمع في رقعة كافية عدد مناسب لها من المواطنين"، وبالطبع فإن هذا العدد يكون من المواطنين الأحرار، والمواطن هو من يحمل السلاح ويكون لمه حق التصويت في الجمعية العمومية. ويحدد أرسطو كذلك العناصر الضرورية لوجود المدينة بأنها ستة عناصر هي: المواد الغذائية، الفنون، الأسلحة، المالية، الكهنوت وأخير أادارة المصالح العامة وإصدار الأحكام. أما أهم هذه العناصر فهي الحكومة الفاضلة التي يحددها تحديدا أخلاقياً حيث يرى أنها "تلك التي تحقق لكتلة المواطنين أوسع نصبب من السعادة. فالسعادة لا تنفك عن الفضيلة". فالهيئة السياسية إذن موزعة على جزئين أساسيين، الأول: الجند، والثاني: الجمعية العمومية المكونة من كل المو اطنين الأحر ار.

ويهتم أرسطو في نظام المدينة الفاضلة اهتماما خاصا بالتربية إذ ينبغي بداية الإهتمام بأمر التناسل والزواج بتحديد سن الزوجين بحيث تنجنب المدبنة الزواج المبكر أكثر مما بنبغي وقد عين سن الزواج "بنماني عشرة سنة للنساء وبسبع وثلاثين أو أقل للرجال، ففي هذه الحدود يكون وقت الزواج بالضبط هو وقت تمام القوة، ويكون للزوجين الوقت المناسب للنسل حتى تنزع الطبيعة منهما القدرة على النسل".

كما رأى ضرورة الإهتمام بالأمهات طوال مدة الحمل بالتزام نظام غذائى معين ويجانبن الكسل. ويحذر أرسطو من الخيانة الزوجية ويطلب تشديد عقوبتها باعتبار أنها تضر بالنسل. وهنا يختلف أرسطو تماما عن أستاذه؛ فهو يفرر ضرورة الزواج للحفاظ على النسل وقوته وتربية الأطفال في ظل الأسرة، أما أفلاطون فكان يؤمن كما نعلم بشيوعية النساء ورفض نظام الأسرة في مدينته الفاضلة حتى يجنبها أسباب الصراع بين الحكام. ولفد اشترط أرسطو نظاما غذائيا معينا للطفل، ونبه إلى ضرورة الحذر من الأقوال العاحشة والصور المنافية للأداب أمام الطفل. وهو يقسم التربية للأطفال إلى عهدين متميزين؛ الأول من السابعة إلى البلوغ، والثاني منذ البلوغ إلى سن الحادية والعشرين.

أما موضوعات التربية فبجب أن تكون عامة وإن كان هناك خلاف حول المسائل التى يجب أن تشملها التربية إلا أن الإجماع واقع على الغاية التى يجب أن تتوخاها الدولة مس التربية. وعلى أى حال فإن هذه الموضوعات ننعلق بالأداب والرياضة والموسيقى والرسم.

وإذا ما نظرنا في مكونات هذه المدسة الفاضلة لأرسطو وجدناها في كثير من حوانبها قريبة الشبه من مدينة أفلاطون اللهم إلا في إقرار آرسطو لنظام الأسرة واعتباره أحد الأسس فيها. وقد صدق جورج سباين اذ يقول: "أن ما يسمبه أرسطو بالدولة المثالبة هو ما اعتبره أفلاطون الدولة النانية في ترتبب أفضل الدول "ومن شم فقد كانت مدينة أرسطو المثالية ماهية خالية من الحيوية خاصة وأنها جاءت في عصر لم يعد يحتملها. فلم يكن يصح أن يظل أرسطو يحلم بمدينة فاضلة بهذا الموقع وتلك المساحة وهذا العدد المحدود من السكان في عصر الإمبراطورية المقدونية، فقد فات أوان عصر دولة المدبنة الواحدة إذ لم يكن في مقدورها أن تدافع عن نفسها مهما أوتيت من قوة أمام امبر اطورية كامبراطورية تلميذه الإسكندر.

وعلى أى حال فليس الموضع، موضع نفد ارسطو بفدر ما هو النظر في كيفية محاولته دائما التوفيق بين الواقع والمتال، المحسوس والمعفول. وهو ان كان قد نجح في ذلك في نظرينه في المعرفة والعلم، وكذلك في الميافيزبفا، ونجح جزنيا في الأخلاق إلا أنه فشل في ذلك في السياسة، وبدا أن نجاحه كان مقصور ا فقط على تلك الأجزاء الواقعية والنظربات التي استقاها من الواقع الحي أمامه، ومن استشراف افاق ارحب لهذا الواقع ومحاولة رنق بعض عيوبه ونقائصه من خلال نظرياته التي أشرنا إليها عن الحكومة والثورة وانناج الثروة والفصل بين السلطات في الدولة.

ان محاولة ارسطو الدمج بين الوافع والمثال في فلسفته السياسية - رغم فشله النسبي فيها - كان لها ما يبررها لديه حيث كان يود أن يتوج محاولاته الأخرى في المنطق وشتى أقسام الفلسفة بهذه المحاولة في فلسفنه السياسية حتى يطل بحق هو الإستكمال الحقيقي للمشروع الحضاري اليوناني، إذ أفرغت الحضارة اليونانية لديه كل عناصرها، وكان عليه كما قلنا أن يوانم بين تلك العناصر.

وقد شهد التاريخ اللاحق عليه بنجاحه منقطع النظير في ذلك، فقد كان بشهادة معظم المؤرخين ذروة الفلسفة والعلم اليونانيين، كما هو ذروة الننظير للآداب والفنون اليونانية.

وعلى أى حال، فقد كان لهذا النجاح الأرسطى أضراره على من جاءوا بعده حيث ظل الجميع تقريباً أسرى لمنطقه وفلسفته طوال العصر الروماني والعصور الوسطى مسيحبة وإسلامية. وإن كان المؤرخ المنصف والموضوعي يدرك أن تلك الأضرار التي سببها جمود الفلاسفة والعلماء عند آراء أرسطو ليس له أى ذنب فيها، فمنطفه وفلسفته كانا استكمالاً للفلسفة اليونانية، ولم يتصور مطلقاً أنهما سيمثلان نهاية المطاف لقرون تعدت العشرين قرناً من بعده، كما لم يفصد إلى ذلك في مؤلفاته.

## أهم المصادر والمراجع للفصول من الثاني حتى السادس

بمكل للفارئ الإسدر اده و الإسنفادة في موصوعات هذه العصول من بعض المراجع النالية:

- ١ أ.د. أميرة حلمى مطر: الفلسفة عند البونان، دار النفافة للنسر
  و النوريع، القاهرة، دون ناربخ.
- ۲ برتر اند رسل: تاریخ الفلسف الغربیان، الجرء الأول نرجمه
  د. زکی نجبب محمود، مطبعه لحنه النالیف والنرجمه والنسر،
  الفاهره ۱۹۲۷م.
- ٣ يوسف كرم: ناريخ الفلسفة البويانية، مطبعة لحنة النالبف والنرجمة
  و النشر، ط.٣، العاهرة ١٩٥٣م.
- ٤ د. محمد على أبو ربان: ناربخ الفكر الفلسفي حـ١، حــ٢، دار
  الجامعات المصرية بالإسكندرية، ط٤، ١٩٧٢ م.
- ريكس وورنر: فلاسفة الإغربق، نرجمة عبد الحميد سلبم، الهيئه
  المصرية العامة للكتاب، الفاهرة ١٩٨٥ م.

- ٦ الفريد ادوارد تتلور: سفر اط، نرجمه محمد بكبر حلبل، مراحعه د.
  زكى نحب محمود، مكتبه نهضه مصر بالفاهره ١٩٦٢ م.
- ٧ كور اميس: سقر اط الرحل الذي جرؤ على السؤال، نرجمة محمود
  محمود، مكتبة الأبحلو المصربة، بالفاهرة ١٩٥٦ م.
- ۸ أوحست دبيس: أفلاطور، تعريب محمد إسماعيل، دار الكنب
  المصربة بالقاهره، بدور باريخ.
- ٩ د. عبد الرحمن بدوى: أفلاطون، مكتبة النهضة المصرية،
  القاهره ١٩٤٣م.
- ١٠- د. مصطفى النشار: فكرة الألوهبة عند أفلاطون وأثرها في الفلسفة الإسلاميسة والغربيسة، مكتبسة الأنجلو المصربسة بالقاهرة،
  ط٣، ١٩٩٧م.
- ۱۱ د. مصطفى النشار: نظربة المعرفة عند أرسطو، دار المعارف بالفاهرة، ط٣، ١٩٩٥م.
- ١٢ د. مصطفى النشار: نطربة العلم الأرسطنة، دار المعارف بالقاهرة،
  الطبعة النائبة ١٩٩٥ م.

- 17 محاوره "الجمهورية" لأفلاطون، النرحمة العربية للدكتور/ فواد ركريا، الهيئة المصرية العامة للكتاب بالفاهرة، ١٩٧٤م.
- ١٤ محاورات أفلاطون، برجمة د. ركى نجبت محمود، مطبعة لحدة التأليف و الدرجمة والنشر، القاهره، ١٩٣٧م.
  - ١٥ مؤلفات أرسطو المختلفة بنرحمانها العرببة العديده.
- ١٦ د. أحمد فؤاد الأهواني: فجر الفلسفة البونانية قبل سقراط، دار احساء
  الكنب العربية، القاهرة ١٩٥٤ م.
- ۱۷ حورج سبابن : نطور الفكر السياسي، نرجمه حسن جلال العروسي
  مر اجعة وتقديم د. عثمان حليل، دار المعارف، الفاهرة ۱۹۷۱م.
- ۱۸ ـ ار نسب بار كر: النظرية السباسية عند البونان، جزءان برجمة لوبس اسكندر ومر اجعة د. محمد سلبم سالم، سلسلة الألف كتاب (٥٦٦)، مؤسسة سجل العرب، الفاهرة ١٩٦٦م.
- ١٩ د. مصطفى الخساب: ناريخ العلسعة والعطريات السياسية، مطبعة لجية البيال العربي، القاهرة ١٩٥٣م.

- 20- Gomperz: Greek Thinkers trans. by G.G Berry, London, John Morray, 1939.
- 21- Zeller (E): Outlines of History of Greek Philosophy, Merdian Books, New York, 1955.
- 22- Taylor (A.B): Plato the man and his works, Merdian Books, New York, 1957.
- 23- Allan (D.J.): The Philosophy of Aristotle, University Press, London, 1952.
- 24- Cornford (F.M.): Befor and After Socrates, Cambridge, 1974.

## الفصل السابع

الفكر اليونـانـي في العصر المللينـستى

## الفكر اليوناني في العصر الهللينستي

## أولاً: تعريف العصر الهللينستى:

يميز المؤرحون الفلسفة اليونانية عادة بين حقبتين أوعصرين هما: العصر الهللينية والعصر الهللينستى؛ أما الحقبة الهللينية فهى التى تبدأ تاريخيا منذ القرن السادس فبل الميلاد تقريبا وتمتد حتى وفاة الإسكندر الأكبر في عام ٣٢٣ ق.م، وأما على الصعيد الفلسفي فهى تمتد منذ ظهور الفلسفة في اليونان على يد طاليس في أوائل القرن السادس قبل الميلاد وحتى وفاة أرسطو التى حدثت بعد وفاة الأسكندر الأكبر بعام واحد أي في عام ٣٢٢ ق.م.

أما الحقبة الهللينستية فهى التي أعقبت وفاة الأسكندر ومن بعده أرسطو وتمتد لثلاثة قرون تالية وإن كانت في الواقع تمتد إلى أبعد من ذلك حيث أنها ستظل ممتدة إلى ظهور الفلسفة المسيحية التي يبدأ منها ما نسميه بالعصر الوسيط في الفلسفة الغربية. وقد أصبحت الفلسفة اليونانية والثقافة اليونانية في هذه الفترة الطويلة التي امتدت حوالي ستة قرون هي الثقافة الشائعة

فى جميع بلدان البحر الأبيض المتوسط؛ فمنذ وفاة الإسكندر وحتى الفتح الرومانى انتشرت هذه الثقافة رويداً رويداً، ابتداءً من مصر وسوريا ووصولاً إلى روما وأسبانيا، وفرضت نفسها في الأوساط اليهودية المستنيرة كما فى أوساط الأعيان الرومان وكانت أداة هذه الثقافة هي الفونية وهي اللهجة الدارجة من اللغة اليونانية.

ولقد شهد هذا العصر من التاريخ اليوناني على الصعيد السياسي صراعاً نشب بين ورتة الإسكندر وخاصة بين ملوك مقدونيا والبطالمة. ولم يكن أمام المدن اليونانية وحلفائها إلا الاستناد إلى إحدى هاتين القونين المتصار عتين لتتفادى الوقوع تحت هيمنة القوة الأخرى وكانت قوانين هذه المدن ودساتير ها تتبدل بتغير من يتولى الحكم فيها. ولقد تمثلت هذه الظروف أكثر ما تمثلت في مدينة أنبنا التي ظلت الموطن الرئيسي المدارس الفلسفية اليونانية وان نافستها بعد قليل مدينتي الإسكندرية ثم روما.

# ثانياً: خصائص الفكر اليوناني في عصره الثاني (العصر الهالينستي):

وعلى أى حال، فلقد تمبزت هذه الحقبة الهللبنستية بسمات عامة اختاطت فيها الحصائص الفكرية بالمؤثرات السياسية والمستجدات على الصعيدين الإجتماعي والإقتصادي. ونستطيع أن نحصر أهم هده السمات أو الخصائص فيما يلى:

## ١ - الإمتزاج بين الفكر اليوناني والفكر الشرقي:

لفد اعتبر بعض المؤرخين أن هذه الحقبة من أهم الحقب في تاريخ الحضارة الغربية لما حدث فيها من امتزاج بين الحضارة الغربية اليونانية الغازية، وبين الحضارات الشرقية الأفلة. فلقد كان التأثير متبادلاً بين الحضارتين الغربية والشرفية؛ فكما أن التأثير اليوناني قد امتد حتى الشرق الأقصى، كذلك انفتح الغرب اليونانى ابتداء من حملات الإسكندر لتأثير الشرق الأوسط والشرق الأقصى.

ولعل الملاحظة الهامة التي يجدر أن نلاحظها هنا هى أنه على الرغم من أن الإسكندر الأكبر قد استهدف من فتوحاته التي امتدت من شواطئ البحر الأبيض المتوسط حتى تخوم الصين

والهند أن بنشر الفكر اليونانى وينقل حضارته الهللينية اليونانية اللي العالم الشرقى لنصبح هي النموذج الذي يتشكل به أبناء الشرق، على الرغم من ذلك فقد حدث العكس تقريباً حيث مالبث أن نشر الشرقيون معتقداتهم الفكرية والدينية والأخلاقية بين اليونانيين سواء أولئك الذين انتقلوا واستوطنوا بلاد الشرق أو أولئك الذين ظلوا قابعين في بلاد اليونان.

والناظر إلى التاريخ الفكري لليونان في هذه الفترة يتأكد له ذلك من مجرد استعراض أسماء فلاسفة هذا العصر؛ فعلى الرغم من أن أنينا بقت مركز أ هاما من مراكز الفلسفة إلى جانب الإسكندرية وروما، إلا أنه لم يكن بين الفلاسفة الجدد على حد تعبير اميل بريية كبير مؤرخي الفلسفة من المعاصرين أتيني واحد ولاحتى اغريقي واحد؛ فجميع الفلاسفة الرواقيين المعروفين في القرن الثالث قبل الميلاد كانوا من الأغراب والدخلاء وقد قدموا من الأمصار في أطراف الحضارة اليونانية وعند تخومها وهي أمصار غير معنية بالتراث اليوناني ومتأثرة بمؤثرات أخرى غير المؤثرات الهللينية، فقد كان هؤلاء الفلاسفة جميعاً من أصول شرقية الهللينية، فقد كان هؤلاء الفلاسفة جميعاً من أصول شرقية

فزينون مؤسس الرواقية \_ وهي أكبر المدارس الفلسفية فيما بعد آرسطو \_ من كتيوم إحدى المدن القبرصبة، وهي أيضاً المدينة التي أنجبت تلميذه برسيوس، كما أن كريسبوس المؤسس الثابي للرواقية كان من مواليد مدينة طرسوس هو وتلائة من تلاميذه من الرواقيين. ومن بلدان شرقية سامية قحة \_ بتعبير بربيه \_ أتى هيرلوس القرطاجي تلميذ زينون، وبؤتيوس الصيدونى تلميد كريسبوس وغيرهم من الرواقيين.

وعلى ذلك يتضح لنا أن ما أراده الإسكندر من سيادة للثقافة اليونانية على الشرق لم يتحقق، بل تحقق العكس تماماً اذ يبدو أن الثقافة الشرقية هي التى غزت بلاد اليونان وأصبح أشهر فلاسفة أثينا \_ وهم الرواقيون في ذلك الوقت \_ هم من أتوا من بلاد الشرق يحملون ثقافة مختلفة وعقائد فكرية ودينية مختلفة، فكان من الطبيعي أن تتميز فلسفاتهم بهذا المرزج الفريد بين تراتهم الشرقي والثقافة اليونانية، بين الحضارة والفكر الشرقي من جهة وبين الحضارة والفكر البوناني من جهة أخرى.

## ٢- الإزدهار العلمى وبداية انفصال العلوم عن الفلسفة:

لقد شهد هذا العصر وخاصة في بدايته في القرن الثالث قبل الميلاد نهضة علمية ملحوظة على يد علماء ظهروا في الإسكندرية وبلاد اليونان. فقد ازدهرت العلوم الرياضية وخاصة علم الهندسة على يد أقليدس صاحب كتاب "المبادئ" الذي استطاع أن يقدم فيه الرياضيات بمعناها البحث حيث وضع الهندسة علما استنباطياً. وكان من أبرع رياضي الأسكندرية أيضاً أبو لونيوس السكندري الذي اخترع نظرية القطاعات المخروطية وكذلك ظهر أرشميدس الذي كان رياضياً فذا ومهندساً بارعاً وفيزيائياً بارزاً، ولكم ساعدت كشوفه واختراعاته في حماية مدينته الأصلية سير اقوصه من أن تجتاحها جيوش الرومان.

وقد شهد هذا العصر أيضاً أعظم انجاز في ميدان الفلك وهو كشف نظرية مركزية الشمس التى أعلنها أريستارخوس الساموسى ودافع عنها لكن لم يكتب لها النجاح والإستمرار لما لاقته من هجوم من فلاسفة الرواقية وخاصة كليانتس الذي اتهم

صاحبها بالضلال لمخالفة الآراء المتعارف عليها عن مركزية الأرض فى ذلك العصر وارتباطها بالمعتقدات الدينية والأخلاقية عند اليونانبين.

وعلى أى حال، فلقد شهد هذا الفرن الثالث قبل المبلاد انجازات هامة فى ميادين العلوم المختلفة، فقد تطورت فيه العلوم الرياضية وتطورت بمحاذاتها علوم الملاحظة التجريبية، والنقد الفيلولوجى فى متحف الإسكندرية الذي كان أمين خزانة الكتب فيه أراتوستين الجغرافي الشهير.

## ٣- ظهور الإمبراطورية الرومانية وسيادة القيم السلبية:

ان التقدم العلمي الذي تحدثنا عنه فيما سبق لم يكتب له الأطراد و لا الإستمرار منذ ظهور روما على مسرح السياسة في القرن الأول الميلادي وماواكب ذلك من عدم استقرار سياسي حيث تحولت روما إلى إمبراطورية مستعمرة لبلاد اليونان وأسيا والشرق الأوسط وشمال أفريقيا، وأدى طغيان قياصرتها إلى الحكم على الحركة الفكرية بالعزلة والإنكماش فانخفض مستوى التفكير الفلسفي والعلمي بعد الفرن الأول الميلادي إلى

حد لم يسمح بأى تفتح أو إزدهار فتحت وطأة النظام الإستعمارى والعبودية التى فرضت على معظم السكان فى البلاد المستعمرة لم يعد لأهلها ما للطبقة الحاكمة فى روما من إمتيازات، كما سلبت حقوق فئات كثيرة من الأحرار، أما عدد العبيد فقد تضاعف عما كان عليه فى الحضارة اليونانية إلى أبعد الحدود.

وعلى ذلك لم يكن عجبباً أن تنهار القيم الإيجابية وتضيع الحرية، ويصبح الأبتعاد عن المشاركة في الحياة السياسية والبعد عن الواقع بكل ما فيه من قيم هذا العصر التي شاعت بين الناس حيث أنتشرت السلبية واللامبالاه.

وقد أدى كل ذلك إلى ندرة الإبداع و الإبتكار وشاعت موجة من نقليد الفدماء فانتسبت المدارس الفلسفية حتى الكبرى منها إلى أحد القدماء، فقد انتسبت الأبيقوريه إلى ديمقريطس، والرواقبة إلى هير اقليطس، كما انتسبت المدارس السقر اطية إلى سقر اطرغم اختلاف مبادىء هذه المدارس بمادعت إليه من لذة مفرطة، أو زهد تام عن مبادىء سقر اط الأخلاقية الإيجابية المعتدلة.

ولقد انتشرت في هذا العصر موجة من الشك عبر عنها الفلاسفة الشكاك من أتباع الأكاديمية فيما عرف بالأكاديمية الجديدة التي بعث الشك فيها أركاسيلاس وكارنيادس، كما ظهرت مدارس شكية أخرى تتبع طريقة بيرون اللاأدرية وكان من أعلام الشك أنذاك أناسيديموس وأجريبا.

وواكب هذه الموجة الشكية التى لاتزدهر إلا فى عصر يسوده السلبية واللامبالاة، دعوة فلاسفة الرواقية خاصة من المتأخرين إلى الإستسلام للواقع بما فيه من عبودية وتمايز بين الطبقات، فى إطار ما أسموه بالخضوع للعدر والعيش وفقاً للطبيعة، وضاعت المبادىء السامية التى دعوا إليها مثل الأخوة العالمية والمحبة بين البشر وسط هذه الدعوة إلى الخضوع والإستسلام.

إن إكبر المدارس الفلسفية في العصر الهالينستي كانت الأبيفورية، والرواقية، وقد تمثلت لديهم هذه الأفكار الإنسحابية تماماً، فاخلاق الأبيقورية قامت على فكرتين محوريتين هما الدعوة إلى حياة اللذة باعتبارها مسألة طبيعية وبديهية في نظر أبيقور زعيم المدرسة طالماً أن من يمارسها يمارسها باعتدال

وكذلك الدعوة إلى تجنب الآلام والمخاوف النفسية ومن ثم يعيش المرء حالة "الأتر اكسيا" بما فيها من سلام للنفس وصفاء للعقل.

أما الأخلاق الرواقية فقد قامت على أساس فكرة "العيش وفقاً للطبيعة" أى وفقاً لقوانين العقل التي ينبغى أن تدرك كنه الطبيعة وتتحد بها، وعلى ذلك كان إيمانهم بضرورة التعاطف مع الأخرين سواء مع الأشياء أو مع البشر، والخضوع التام للقدر خيره وشره حتى يمكن للمرء أن يعيش حياته في سلام وطمأنينة وهدوء داخلى عبروا عنه فيما أسموه حالة "الأباثيا".

ويجدر الإشارة إلى أن هذه المبادئ الأخلاقية عند الرواقيين قد التحمت بالمباديء الأخلاقية المسيحية؛ فقد ظهرت المسيحية وتأثر قساوستها تأثراً كبيراً بهذه المباديء الرواقية وقد دلت على ذلك المراسلات التي جرت بين سينكا الفيلسوف الرواقي الشهير في القرن الأول الميلادي وبين القديس بولس.

لقد ظلت هذه القيم الأخلاقية السلبية سائدة حتى بداية العصر الوسيط، ولم يحدث التحول الكبير في الأخلاق والدين إلا حينما ظهر الإسلام الذي فتح أمام الناس أفاقاً جديدة أدت إلى إيجابية الإنسان عبداً كان أم حراً بدعوته إلى تحرير الأرقاء

والمساواه بين الناس، وقد أدى ذلك إلى بداية مرحلة فكرية جديدة في تاريخ البشرية سادتها القيم الإيجابية وعادت إلى الإنسان فيها روح الإبداع والإبتكار في ظل حضارة دعت إلى حرية الإنسان بمختلف صورها، تلك هي الحضارة الإسلامية.

وليس عجيباً في ظل ذلك أن نجد فلاسفة الإسلام يصلون ما انقطع من ابداع الحضارة اليونانية، ويعيدون اكتشاف فلاسفة اليونان الكبار خاصة أفلاطون وأرسطو ويحاولون انبات أنه لاتعارض بين ما أمنوا به من مبادئ الدبن الإسلامي الحنيف، وبين ما أتى به العفل الإنساني متمشلاً في فلسفتي هذيبن الفيلسوفين الكبيرين، وتلك هي المشكلة الكبرى لفلسفة العصر الوسيط مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة التي أثارها فلاسفة الإسلام الكبار (الكندي \_ الفارابي \_ ابن سينا \_ ابن رسد)، وتأثر بهم وتابعهم في ذلك فلاسفة المسيحية خاصة من المتأخرين أمثال القديس توما الأكويني.

#### للقصل السابع

بمكن للفارئ أن بستزيد من المعرفه حول هذه الفيره الدي اكتعبدا بناحيص أهم خصائصها من حلال الإطلاع على يعص هذه المراجع:

ا \_ امبل بـرببــه : باربخ العلسفة \_ الجزء النابي \_ الفلسفة الهالبسننه والرومانيه، برجمـة حـورح طــرابســنه دار الطلبعــة، بــرون، على ١٩٨٢ م.

٢\_د. أميره حلمي مطر : الفلسفة عند البوسان، دار النفاف للنسر
 و النوزيع، الفاهره، بدون باربخ.

۳\_ الببرر ریفر : الفلسعه البونانیه ... أصولها ونطور انها،
 ترجمه د. عبد الحلام محمود و أبو بكر ذكرى، مكتبة دار العروبة، العاهرة، بدول ناريخ.

٤\_ د. عبد الرحمن بدوي : خريف الفكر اليوناني، الفاهرة، مكسة النهضة المصربة، ط (٤)، ١٩٧٠م.

د. مصطفى النسسار : نصو تاريح جديد للفلسفة الفديمة دراسات في الفلسفة المصرية والبوبالسة، مكتبة الأنجلو المصربة، الطبعة الناسة، القاهرة ١٩٩٧م.

٢\_ د. مصطفى النسار : مدرسة الأسكندرية العلسفية بين النرات النسر في و الفلسفة التويانية، دار المعارف،
 الفاهرة ٩٩٥م.

٧\_ د. عنمال أمان : الفلسفة الرواقية، مكتنبة الأنحلو المصرية السام د. عنمال أمان الفاهرة، ١٩٧١ م.

٨\_ سوسف كسرم
 السأليف و الدر حمسة و النسر ، العساهر ة
 ١٩٣٢م.

٩ ــ تسلول فرسر : الفلسفة البوبانسة، نرجمة نبسير شبح الأرض، منشورات دار الأنوار، سيروت
 ١٩٦٨ م.

- Wedberg (A.): A History of philosophy, Vol.1 Antiquity and the Middle ages, Oxford, 1982.
- 11- Coples ton (F.): Ahistory of philos ophy, Vol.1 Part II, Greec & Rome, New York, 1962.
- 12- Windleband (W.): History of Ancient philosophy, English trans., New York, 1956.
- 13- Greek and Roman Philosophy after Aristotle, edited by J. L. Saundres, The Free Press, New York 1966.

## القهرس

| صفحا | اسم الموضوع رقم ال                   |
|------|--------------------------------------|
| ٧    | الإهداءا                             |
| ٩    | تصدير (لماذا هذا المدخل؟)            |
|      | (الفصل الأول)                        |
|      | بدايات التفكير الفلسفى               |
| **   | في الحضارت الشرقية القديمة           |
| 44   | تمهيد: نشأة المعنى الإصطلاحي للفلسفة |
| ۳۱   | بدايات الفكر الفلسفي في الشرق القديم |
| ٣٣   | أولاً : الفكر المصري القديم          |
| ٤.   | ثانياً: الفكر الصيني القديم          |
| ££   | ثالثاً : الفكر الفارسي القديم        |
| ٤٦   | رابعاً: الفكر الهندي القديم          |
| ٤٩   | خامساً: الفكر البابلي القديم         |
| ٥١   | أهم المصادر والمراجع للفصل الأول     |
|      |                                      |

|    | (الفصل الثاني)                                |
|----|-----------------------------------------------|
|    | خصائص الفكر اليوناني                          |
| 00 | في عصره الأول في عصره                         |
| ٥٧ | تمهيد                                         |
| ٥٨ | أولاً: إثارة معظم المشكلات الكبرى في الفلسفة  |
| ٦٣ | ثانياً: التحليل النقدي لكافة المشكلات الفكرية |
| ٦0 | ثالثاً: الاعتقاد بأن لا شيء يأتي من لا شيء    |
|    | (الفصل الثالث)                                |
|    | المسوفسطائيون                                 |
| ٦٧ | وحركة التنوير في الفكر اليوناني               |
| ٦٩ | ته هيد                                        |
| ٧٠ | أولاً: آراؤهم في المعرفة الإنسانية والأخلاق   |
| ., | ثانياً: آياة هم السياسية والاحتمامية          |

|          | (الفصل الرابع)                                |
|----------|-----------------------------------------------|
|          | سقراط                                         |
|          | والدعوة إلى معرفة النفس                       |
| ٧٧       | وإعمال العقل في الأخلاق                       |
| ٧٩       |                                               |
| ۸۰       | أولاً: آراؤه حول النفس والمعرفة               |
| ۸۱       | ثانياً: أراؤه في التوحيد بين الفضيلة والمعرفة |
|          | (الفصل الخامس)                                |
|          | أفلاطون                                       |
|          | والإتجاه نحو المثال في                        |
| ۸٥       | معالجة مشكلات الإنسان وتفسير الطبيعة          |
| ۸۷       | تمهيد                                         |
| ٨٨       | أولاً: نظريته في الوجود الحقيقى وطرق معرفته   |
| د<br>۱ ۹ | ثانياً: آراء أفلاطون في النفس وقضيايا الانسان |

## اسم الموضوع

|       | (الفصل السادس)                                      |
|-------|-----------------------------------------------------|
|       | أرسطو                                               |
|       | والإتجاه نىحو إقامة التوازن                         |
| 1.0   | بين الواقع والمثال الواقع والمثال                   |
| ١.٧   | أولاً: مكانته الفكرية                               |
| 1 . 9 | ثانياً: فضل أرسطو على سابقيه                        |
| 111   | ثالثاً: نظريته في العلم و المعرفة                   |
| 11 £  | رابعاً: نظريته في الوجود                            |
| ۱۱۵   | خامساً: فلسفته الأخلاقية                            |
| 1 7 7 | سادساً: فلسفته السياسية                             |
|       | أهم المصيادر والمراجع للفصيول من الثاني حتى السادس. |

| خ | ہفح | اله | ر قم |
|---|-----|-----|------|
|   |     |     |      |

## اسم الموضوع

|       | (الفصل السابع)<br>الفكر اليوناني                       |
|-------|--------------------------------------------------------|
| 149   | في العصر الهللينستي                                    |
| 1 4 1 | اولا: تعريف العصر الهلينستي الهاينستي                  |
| 1 £ 4 | الله الله النص الفكر اليوناني في العصر الهالينستي      |
| 1 2 4 | (١) الإمتزاج بين الفكر اليوناني والفكر الشرقى          |
| 1 £ 7 | (٢) الإزدهار العلمي وبداية انفصال العلوم عن الفلسفة    |
| 1 £ V | (٣) ظهور الإمبر اطورية الرومانية وسيادة القيم السلبية. |
| 104   | أهم المصادر والمراجع للقصل السابع                      |

## مؤلفات أخرى

#### للدكتور مصطفى النشار

# (١) فكرة الألوهية عند أفلاطون وأثرها في الفلسفة الإسلامية والغربية:

- .. صدر ن الطبعة الأولى عن دار الننوبر بببروت \_ لبنال ١٩٨٤م. صدر ت الطبعة التانبة عن مكنسه الأنجلو المصريب بالفاهرة ١٩٨٨م.
- \_ صدرت الطبعه الثالب عن مكتب الأنجل المصريب بالفاهرة ١٩٩٧م.

## (٢) نظرية المعرفة عند ارسطو:

- \_ صدرت الطبعة الأولى عن دار المعارف بالقاهرة ١٩٨٥م.
  - ـ صدرت الطبعة الثانية عن نفس الدار بالقاهرة ١٩٨٧م.
  - .. صدرت الطبعة الثالثة عن نفس الدار بالقاهرة ١٩٩٥م.

## (٣) نظرية العلم الأرسطية \_ دراسة في منطق المعرفة العلمية عند أرسطو:

- ـ صدرت الطبعه الأولى عن دار المعارف بالقاهرة ١٩٨٦م.
  - ـ صدرت الطبعة النانية عن نفس الدار بالقاهرة ١٩٩٥م.

## (٤) فلاسفة أيقظوا العالم:

- \_ صدر الطبعة الأولى عن دار النقاصة للنسر والنوزسع بالفاهرة ١٩٨٨م.
- ـ صسدرت الطبعة الثانبة عن دار الكتاب الصامعي سالعبن الإمار ان ١٩٩٠م.
- . صحدر ن الطبعاة التالئات عان وكاله رووم سرس للإعالام بالفاهره ١٩٩٧م.
- (٥) نحو تأريخ جديد للفلسفة القديمة \_ دراسات في الفلسفة المصرية واليونانية:
- \_ صدرت الطبعـة الأولـــى عــن وكالــة رووم بـرس للإعــلام بالقاهرة ١٩٩٢م.
- .. صدرت الطبعة الثانيسة عسن مكتبسة الأنطسو المصريسة بالقاهرة ١٩٩٧م.
  - (٦) نحو رؤية جديدة للتأريخ الفلسفي باللغة العربية:
  - ـ صدرت الطبعه الأولى عن مكتبة مدبولي بالقاهرة ١٩٩٣م.
- (٧) مدرسة الإسكندرية الفلسفية بين الستراث الشسرقي والفلسفة اليونانية:
  - ـ صدرت الطبعة الأولى عن دار المعارف بالفاهرة ١٩٩٥م.

## (٨) فلسفة التاريخ \_ معناها ومذاهبها:

ـ صدرت طبعنه الأولى عنن وكاله زووم برس للإعلام بالفاهرة ١٩٩٥م.

## (٩) التفكير الفلسفي للصف الثالث الثانوي الأدبي (بالأشتراك):

\_ وزارة المرببة والنعلبم مدولة الإمارات العرببة المنحدة \_ دار الغرير للطباعة والنشر، دبي ١٩٩٥م.

## (١٠) التفكير المنطقي للصف الثالث الثانوي الأدبي (بالأشتراك):

\_ وراره التربية والنعلم بدولة الإمارات العربيه المنحدة \_ دار الغرير للطباعة والنسر، دبي ١٩٩٥م.

# (١١) من التاريسخ إلى فلسفة التاريخ \_ قسراءة في الفكسر التاريخي عند اليونان:

- مدرت الطبعة الأولى عن دار قباء الطباعة والنسر والتوزيع، الفاهرة ١٩٩٧م.

# (١٢) مكانـة المرأة في فلسفة أفلاطون \_ قسراءة في محاورتى "الجمهورية" و "القوانين":

\_ صدرت الطبعة الأولى عن دار قباء للطباعة والنشر والتورىع، العاهرة ١٩٩٧م.

## (١٣) مدخل جديد إلى القلسفة:

- صدرت الطبعة الأولى عن دار فباء للطباعة والنسر والتوزيع، الفاهرة، ١٩٩٧م.

## (١٤) المصادر الشرقية للفلسفة اليونانية:

- صدرت الطبعة الأولى عن دار قباء للطباعه والنشر والنوزسع، الفاهرة، ١٩٩٧م.
- (١٥) تاريخ الفلسفة اليونانية من منظور شرقي \_ (الجزء الأول) السابقون على السوفسطائيين:

نحت الطبع.

(١٦) تاريخ الفلسفة اليونانية من منظور شرقي (الجزء الشاني) السوفسطائيون \_ سقراط \_ أفلاطون:

\_ تحت الطبع.

(١٧) تاريخ الفلسفة اليوناتية من منظور شرقي (الجزء الثالث) من أرسطو حتى ماركوس أوريللوس:

\_ تحت الطبع.

(١٨) تطور الفكر السياسي القديم من صولون حتى ابن خلاون:

\_ نحب الطبع.

#### هذا الكتاب

تمتاز هذه القراءة التي يقد المنظمة النشار للفكر الفلسفي عند البونان أبير المنظمة وجهلة نظر خاصب للمولف على المنظمة ومصادرها وخصصوس وسير المنظمة البونان المنخصوس وسير المنظمة البونان المنظمة البونان المنظمة البونان المنظمة البونان المنظمة البونان المنظمة والإجتماعية والمنظمة البونانية وقصاد المنظمة المناول الماري المنظمة المناول الماري المنظمة المن